
Куква Елена Сергеевна

На правах рукописи

ЭТНИЧЕСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ

В РЕСПУБЛИКЕ АДЫГЕЯ

(социологический анализ)

22.00.06 - социология культуры, духовной жизни

АВТОРЕФЕРАТ

диссертации на соискание ученой степени

кандидата социологических наук

Майкоп-2005



Работа выполнена на кафедре философии и социологии Адыгейского
государственного университета

Научный руководитель: доктор философских наук, профессор

Шадже Асиет Юсуфовна

Официальные оппоненты: доктор философских наук, профессор

Гриценко Василий Петрович

кандидат социологических наук, доцент

Татаренко Инна Ивановна

Ведущая организация: Ростовский государственный

педагогический университет

Защита состоится 2005 года в часов на заседании
диссертационного совета К208.64.83 по социологическим наукам при Ады-
гейском государственном университете по адресу: 385000, г. Майкоп,
ул.Университетская, 208, конференц-зал АГУ.

С диссертацией можно ознакомиться в библиотеке Адыгейского государст-
венного университета.

Автореферат разослан апреля 2005 г.

Ученый секретарь

диссертационного совета С.А. Ляушева



ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ

Актуальность темы исследования. Многоплановость, много-

значность и во многом неоднозначность преобразований в постсовет-

ской России обусловили активизацию этносоциальных процессов.

Данное явление приобретает особую специфику в полиэтничном регионе.

Представляя собой мощную социальную силу, эти процессы переструк-

турируют общественную, политическую и культурную сферы: этниче-

ский фактор уже продолжительное время занимает одну из ведущих

позиций. Основным индикатором этого явления стала актуализация

проблемы этнической идентичности как выразителя смыслов, тенден-

ций и сущностных особенностей жизни этноса. Отождествление с этни-

ческой общностью на личностном уровне и осознание этнической груп-

пой своей целостности, уникальности в сообществе других этносов ста-

новится одной из самых значимых идентификаций.

Другим контекстом, обусловившим выход этнической идентичности

на первый план, является глобализация. Глобализационные процессы, в

том числе интеграционные процессы в Европе, имеют амбивалентный

характер, заключающийся в сосуществовании двух разнонаправленных,

но взаимодополняющих тенденций - унификации и диверсификации.

В таких условиях ответственность за поддержание и транслирование

самобытности возлагается на этническое, в частности, этническую

идентичность, чем объясняется сохранение ее востребованности, акту-

альности.

Тенденция к антропологизации проблем, которую переживает

современное социогуманитарное знание, когда во главу угла всех соци-

альных вопросов поставлен человек, требует учета и такого важного

фактора как персональная идентичность. Ее современное состояние

характеризуется как кризис идентичности. Этот феномен предполагает

«растерянность» в выборе объекта идентификации, отсутствие таких

объектов, вызванные быстротечностью и кардинальностью перемен в

социальном окружении индивида. В связи с этим малые примордиаль-

ные группы (семья, этнос) становятся в представлении индивида более

надежными, и отождествление с ними позволяет преодолеть данный

кризис. Этническая идентичность изменяет свой характер и находит но-

вое место в идентификационной структуре, которая в современном

глобальном мире все больше парцеллируется, дополняется новыми ви-

дами идентификаций.

3



Сложность трансформаций в российском обществе во многом обу-
словлена динамизмом отношений между этничностью и государствен-
ностью в полиэтничном государстве. Многоуровневая идентичность,
объединяющая в себе тождественность с группами различных уровней -
субэтнической, этнической, суперэтнической, локальной, гражданской
(государственной) - становится одним из способов преодоления нега-
тивных последствий выдвижения этничности на авансцену социальной
жизни (эгоцентризм, сепаратизм, ксенофобия). В полиэтничном социу-
ме проблема преодоления этих явлений, интеграции российского обще-
ства стоит особо и тесно переплетена с проблемами толерантности, гар-
моничности межэтнических взаимодействий. Ее разрешение возможно
при условии укрепления взаимосвязи между уровнями идентификации.

В силу активизации этнической сферы на Северном Кавказе она
стала объектом значительного числа исследований и уже накоплен
внушительный пласт работ по данной проблематике. Тем не менее, про-
блема этнической идентичности в полиэтничном регионе сквозь призму
социальных трансформаций не теряет свою актуальность. Также одним
из наиболее важных является вопрос о том, в какой степени возможно
сосуществование идентичностей различных этносов северокавказского
общества. Указанные контексты - глобальный, российский, региональный
- позволяют ставить проблему рассмотрения специфики этнической
идентичности в полиэтничном северокавказском регионе - Республике
Адыгея, которая нуждается в более углубленной социологической реф-
лексии в связи с особенностями этнической мозаики.

Степень разработанности проблемы. Этническая идентичность,
представляя собой частный случай социальной идентичности, является
объектом изучения ряда гуманитарных и социальных наук. С этим свя-
зано наличие внушительного пласта работ как специальных, так и меж-
дисциплинарных, посвященных данной проблеме.

Идентичность осмысливается в концептуальных рамках психоло-
гии, представленной классическими работами Э. Эриксона и Г. Тэдж-
фелла.

Социологическая традиция исследования идентичности связана с
теорией символического интеракционизма, в частности, с прагматиче-
ской теорией У. Джеймса и Дж. Г. Мида. Идентификация в данной тра-
диции понимается как процесс обозначения, подразумевающий распо-
ложение индивида или группы посредством социально конструируемых
категорий, в котором языку принадлежит важнейшая роль. В более

4



поздних работах Э. Гоффмана, П.Бергера идентичность понималась как
социально трансформирующийся феномен 1. Ключевыми фигурами в
анализе этнической идентичности в зарубежной социологии являются
Н. Глейзер и Д. Мойнихан, которые использовали понятие этнической
принадлежности, рассматривая проблематику ассимиляции иммигрант-
ских волн в Америке на протяжении первой половины XX в. Согласно
пониманию американского исследователя К. Гирца этническая иден-
тичность основывается на кровно-родственных связях (так называемое
квазиродство), расовом происхождении, языке, общности территории и
религии; замыкают этот ряд общность традиций (примордиальное на-
правление)2.

Норвежский антрополог Ф. Барт, разработал теорию этнических
границ, согласно которой этническая принадлежность выступает не
природной характеристикой человека, а приписываемой либо самим
индивидом, либо со стороны других. Именно с работ Ф.Барта и начина-
ет складываться в антропологической и социологической литературе
представление об этнических группах как конструируемых феноменах3.
П.Брасс, являясь основоположником инструменталистской трактовки
этничности, высказывается об этнической группе как об «этническом
политизированном сообществе»4.

Изучение этничности в зарубежной науке складывалось на базе
основных трех подходов и моделей: примордиализма, конструктивизма
и инструментализма.

В отечественной науке изучение этнической идентичности имеет
традицию в исследованиях по этническому (национальному) самосоз-
нанию, осуществлявшихся в рамках исторической и этнологической на-
ук такими учеными как П.И. Кушнер, Д.С. Лихачев, В.В. Мавродин5.
Ю.В. Бромлей разработал теорию этноса, обосновал типологию этниче-
ских общностей и дефинировал «этническое сознание» через термины
самосознания6. Л.Н. Гумилев осуществил исследования по этногенезу7.

1 Бергер П, Лукман Т Социальное конструирование реальности Трактат по социологии знания
М.1995 С.279-281.

2 Geertz С. Old sosieues and New States. NY., 1963. P. 108-113.
3 Barth F. Ethnic Groups and Boundaries // Ethnicity: Oxford readers NY., 1996.
4 Brass P R. Ethnic Groups and Ethnic Identity Formation // Ibid.
5 Мавродин В В Формирование русской нации Л, 1947, он же Образование Древнерусского госу-

дарства Л , 1945, Лихачев Д С Национальное самосознание Древней Руси М, 1945, Кушнер П И Нацио-
нальное самосознание как этнический показатель // Краткие сообщения Института этнографии АН СССР,
1949 Т VIII, он же Этнические территории и этнические границы М , 1951

6 Бромлей Ю В Очерки теории этноса М , 1983
7 Гумилев Л Н Этногенез и биосфера земли М , 1994

5



В 70-80-х гг. XX в. обозначилась острая дискуссия по этнической
проблематике на страницах академических журналов, способствовав-
шая накоплению знания в данной области, традиция полемики сохраня-
ется и теперь (Б.Е. Винер, И.Ю. Заринов, С.Е.Рыбаков).

Современные исследования этнических процессов в российской
социологии приобрели особую активность на протяжении последнего
десятилетия. Можно выделить несколько ключевых академических ин-
ститутов и исследовательских центров, которые задали не только тон,'
но и определенную планку предпринимаемых этносоциологических и
этнополитических исследований в России. Это специалисты из Инсти-
тута антропологии и этнологии, Института Социологии, Института
социально-политических исследований Российской Академии наук,
Московского государственного университета им. М.В.Ломоносова,
Санкт-Петербургского университета Ю.В.Арутюнян, Л.М.Дробижева,
В.И.Козлов, Н.М.Лебедева, С.В.Лурье М.О.Мнацаканян, З.В.Сикевич,
Н.Г.Скворцов, Г.У. Солдатова, Т.Г. Стефаненко, В.А.Тишков и другие.

Традиции исследования этнической идентичности, этнического
самосознания в российской социальной науке имеют широкую теорети-
ческую и эмпирическую базу. Этносоциолог Л.М.Дробижева активно и
комплексно разрабатывает проблематику этнической принадлежности и
этнической идентичности. Основываясь на этносоциологических мате-
риалах в исследовании феномена этнической идентичности, ученый вы-
деляет новый ракурс (для 90-х годов в России) анализа: этнические гра-
ницы8.

Одним из первых в России В.А. Тишков начинает разрабатывать
конструктивистское направление в интерпретации этничности на пост-
coBefcKOM пространстве. В рамках формирующейся современной рос-
сийской нации научный интерес представляет идея о смене политически
и эмоционально нагруженной формулы «многонациональности» более
операциональным и более научным определением российского общест-
ва как многонародного или многокультурного9 и мысль В.А. Тишкова о
культурной мозаике, которая «заключает в себе феномен культурно
сложного населения страны, имея в виду существование не только
большого числа этнических общностей, но и наличие множества и мно-

8 Социальная и культурная дистанция Опыт многонациональной России / Отв ред. Л М Дробижева
М , 1998 С 5

9 Тишков В А После многонациональности Культурная мозаика и этническая политика в России //
Знамя 2003 №3

6



жественных идентичностей как на групповом, так и на личностном
уровне»10.

В.И. Козлов является сторонником такой концепции, согласно ко-
торой этнос выступает особой общностью людей, возникшей историче-
ским путем и активно проявляющей себя в социальной жизни11.

Заслуживают внимания этносоциологические и этнопсихологиче-
ские исследования З.В. Сикевич, в которых анализируются такие фено-
мены как этносоциальные процессы и структуры, этнические конфлик-
ты, проблематика этничности и государственности12.

Этническая проблематика является одной из ключевых в северо-
кавказском регионе. Ей посвящены работы многих кавказоведов, иссле-
довательских лабораторий и центров. Одной из самых востребованных
тем в середине 90-х гг. на пике проявления этнических процессов была
этнополитическая ситуация на Северном Кавказе. Г.С.Денисова прихо-
дит к выводу, что ее социокультурным основанием является поиск оп-
тимальной модели интеграции народов Северного Кавказа. Существен-
ное внимание уделяется интегрирующей роли русского населения на
Северном Кавказе и трансформации его статуса13.

Этническая субъектность, 'признаваясь основной детерминантой
этнополитических процессов на Северном Кавказе, рассматривается
Л.Л.Хоперской как один из подходов к укреплению российского феде-
рализма 14.

Этнополитическая ситуация на Северном Кавказе изучается также
через призму конфликтологии. Этноконфликтные процессы являются
предметом исследовательского интереса В.А. А'вксентьева, который оп-
ределяет полиэтничность Северного Кавказа как его конфликтогенный
потенциал15.

Этноконфликты на Северном Кавказе рассматриваются
ВА.Тишковым 16, А.А. Цуциевым17, а также являются предметом по-
стоянного интереса зарубежных исследователей 18.

1 0 Там же
11 Козлов В И Этнос Нация Национализм М , 1999
12 Сикевич 3 В Социология и психология национальных отоношений Учебное пособие СПб ,1999
13 Денисова Г С Этнический фактор в политической жизни России 90-х годов Ростов-н/Д, 1996, Де-

нисова Г С, Уланов В П Русские на Северном Кавказе анализ трансформации социокультурного статуса
Ростов-н/Д, 2003

14 Хоперская Л Л Современные этнополитические процессы на Северном Кавказе Ростов-н/Д, 1997
15 Авксентьев В А Социально-философские аспекты анализа этнических конфликтов Ставрополь,

1997, он же Этническая конфликтология в поисках научной парадигмы Ставрополь, 2001
16 Тишков В А О природе этнического конфликт // Свободная мысль 1993 № 4, он же Пути мира на

. Северном Кавказе Независимый экспертный доклад. М , 1999

7



Этнокультурная специфика Северного Кавказа отражена в работах
Р.А. Ханаху, давшего целостный анализ традиционной культуры на
Северном Кавказе и определившего основания северокавказской иден-
тичности19. Специальное исследование взаимовлияния этнокультуры и
национального самосознания предпринималось Ф.С. Эфендиевым на
материалах Северного Кавказа20. Различные аспекты культуры народов
региона освещены в работах Б.Х. Бгажнокова, Х.М. Казанова,
К.Х.Унежева21. Религиозное измерение жизни этносов - предмет иссле-
довательского интереса С.А.Ляушевой, изучению этнических ценностей
и Северного Кавказа как социокультурной системы посвящены работы
А.Ю.Шадже22. Построением региональной социокультурной модели,
основанной на кавказской культуре, занимается О.Н. Дамениа23.

Таким образом, указывая на достаточное количество работ зару-
бежных и отечественных ученых и разнообразие затронутых аспектов,
можно зафиксировать отсутствие специальных исследований, посвя-
щенных этнической идентичности полиэтничного общества в аспекте
его социокультурной трансформации. В частности, в Республике Ады-
гея не предпринималось социологическое осмысление проблем этниче-
ской идентичности. Восполнению этого пробела посвящена данная ра-
бота.

Целью исследования является анализ специфики этнической иден-
тичности как социальной реальности изменяющегося полиэтничного
общества на примере Республики Адыгея.

Достижение поставленной цели предполагает решение следующих
задач:

• анализ теоретических подходов и раскрытие содержания понятий
«этническая идентичность» и «этничность»;

17 Цуциев А А Осетино ингушский конфликт (1922 - ) его предыстория и факторы развития Ис-

торико социологический очерк. М, 1998
18 См Кавказ, ЕС и Россия проблемы стабильности М , 2004
19 Ханаху Р А Традиционная культура Северного Кавказа вызовы времени (социально-

философский анализ) Майкоп, 1997
20 Эфендисв Ф С Этнокультура и национальное самосознание (На материалах Северного Кавказа)

Автореф дис докт философ наук. Ростов-н/Д, 1999
21 Бгажноков Б X Очерки этнографии общения адыгов Нальчик, 1983, Казанов X М Культура ады-

гов Нальчик, 1993, он же Национальный характер Нальчик, 1994, Унежев К X Феномен адыгской (черкес-
ской) культуры Нальчик, 1997

22 Ляушева С А Взаимодействие ислама и традиционной культуры адыгов // Мир культуры адыгов
Майкоп, 2002, Шадже А Ю Национальные ценности Майкоп, 1997, Шадже А Ю , Шеуджен Э А Северо-
кавказское общество опыт системного анализа М , Майкоп, 2004

23 Дамениа ОН К проблеме идентификации кавказской культуры // Вестник АТУ Майкоп, 1998
К'1,онже Переоткрытие культуры//Очерки кавказской культуры Майкоп, 2001

8



- выявление форм проявления и этапов институционализации эт-
ничности;

- осуществление анализа разных уровней идентичности, склады-
вающихся в полиэтничном регионе;

- выявление особенностей модернизационного воздействия на эт-
ническую идентичность;

- раскрытие специфики проявления этнической идентичности в
Адыгее;

- изучение трансформации этнической идентичности в контексте
глобализации.

Объектом исследования является этническая идентичность в по-
лиэтничном социуме.

Предметом исследования выступает специфика проявления этни-
ческой идентичности" населения в условиях полиэтничной Республики
Адыгея.

Теоретико-методологическая основа исследования. Проблема
исследования предопределила необходимость применения методов и
принципов междисциплинарного анализа. В связи с этим широко при-
менялись результаты осмысления изучаемых феноменов, полученные в
области психологии, этнологии, культурологии, философии, истории и
политрлогии.

Социологическая призма анализа предполагает использование как
традиционных, так и специфических подходов и принципов к исследо-
ванию этнической идентичности. Методологической основой явилась
теория систем, которая позволила рассмотреть этнос как систему мезо-
уровня, а этническую сферу как социальную подсистему. Необходи-
мость исследования этнической идентичности не только в статике, но и
в динамике, с точки зрения ее процессуальности (идентификация как
перманентный процесс), обусловила обращение к теории социального
становления П. Штомпки, а также к основным положениям теории
структурации Э.Гидденса и теории морфогенеза М. Арчер. Автор опи-
рается также на положение о представлении социальной реальности как
сети взаимоотношений, содержащихся в концепции полей П. Бурдье и
фигуративной социологии Н. Элиаса.

При осмыслении роли и места этнической культуры, ее влияния на
социальную действительность полиэтничного общества использовался
социокультурный подход. Исследование в целом осуществлялось на ос-
нове цивилизационной парадигмы.

9



При анализе этнической идентичности автор основывался на по-
липарадигмальном подходе к пониманию этноса, критически объеди-
няющего положения примордиализма, конструктивизма и инструмента-
лизма.

Эмпирическую базу исследования составили материалы прове-
денного автором конкретного социологического исследования- массо-
вого опроса жителей Республики Адыгея, отдельные результаты кото-
рого были апробированы в ходе научной стажировки в Центре социоло-
гического образования Института социологии РАН (руководитель
Л.М.Дробижева). Важным источником для написания диссертации яви-
лись результаты исследования, осуществленного с участием автора, в
рамках проекта РФФИ «Социокультурные процессы на Северном Кав-
казе в условиях трансформации России» № 02-06-80218 (руководитель
проекта профессор А.Ю.Шадже). Кроме того, в диссертации осуществ-
лен вторичный анализ результатов доступных социологических иссле-
дований, использован анализ статистических отчетов, республиканской
прессы.

Научная новизна исследования состоит в следующем:

- осуществлена экспликация понятий «этническая идентич-
ность» и «этничность» и определено их различное содержательное на-
полнение;

- на основе полипарадигмального подхода проанализированы
уровни идентичности, складывающиеся в полиэтничном северокавказ-
ском регионе;

- изучено влияние модернизационных процессов на этниче-
скую идентичность;

- выявлена специфика проявления этнической идентичности в
Республике Адыгея;

- определены механизмы сосуществования этнической иден-
тичности и глобализационных процессов в полиэтничном социуме.

На защиту выносятся следующие основные положения:
1. Наличие в отечественной науке дискуссионности в определении

понятия «этничность» делает необходимым его содержательное обособ-
ление от понятия «этническая идентичность». При этом этничность сле-
дует понимать как обозначение специфичного типа социальных отно-
шений - на макроуровне анализа; особую форму надындивидуального
этнического сознания - на мезоуровне; феномен этнической идентично-
сти - на микроуровне.

10



2. Начало советского периода охарактеризовалось процессом ин-
ституционализации этничности, который сменился конструированием
надэтнической общности «советский народ». Имея высокий потенциал
самосохранения и находясь в латентном состоянии, этничность осуще-
ствляет регулятивную и трансляционную функции. В постсоветский пе-
риод это выразилось в процессах этнического возрождения, политиза-
ции этничности, дальнейшем углубленим процессов институционализа-
ции - суверенизации, обретении этнической субъектности.

3. В условиях российского полиэтничного региона формируется
многоуровневая идентичность. Ее конфигурация основывается на таких
объектах идентификации как субэтнос, этнос, суперэтнос, республика,
локальная общность (регион), общероссийская нация. Установлено, что
уровень этнической идентичности является доминирующим. Много-
уровневая иерархия включает как официальные, так и неофициальные
(обыденные) типы идентичностей, которые актуализируются в различ-
ных социальных и политических контекстах. Их взаимообусловлен-
ность и взаимодополняемость способствуют процессу интеграции рос-
сийского общества.

4. Северокавказские этносы в силу большей степени закрытости
существуют и развиваются в континууме «традиционность - модерниза-
ционность», с разной силой тяготея к тому или иному полюсу своими

' отдельными сферами. Однако культурная сфера, и в ее рамках этниче-
ская идентичность, воплощает традиционалистские парадигмы сущест-
вования, что усиливает самобытность процесса «осовременивания»
Северного Кавказа.

5. Полиэтничное население Адыгеи имеет сходные жизненные
приоритеты, общность интересов, но при этом по-разному оценивает
значимость этнической принадлежности. Ценность этнических связей
намного выше у этноса, давшего название республике, так как этниче-
ская принадлежность в условиях кризиса становится его психологиче-
ским и социальным капиталом. Этим определяется его более высокий
этнический статус. Межэтническое взаимодействие в республике харак-
теризуется сочетанием позитивного типа этнической идентичности и
гиперидентичности, с преобладанием первого, что сохраняет потенци-
альную стабильность в этнической сфере региона.

6. Этническая идентичность претерпевает трансформацию под
влиянием глобализационных процессов. Глобализация имеет амбива-
лентный характер, сочетает в себе унификационные и диверсификаци-

11



онные тренды. Кризис этнической идентичности, как персональной, так
и групповой, усиливающийся в глобальных условиях, может быть раз-
решен через поиск этносами путей адаптации к унификационным тен-
денциям и через одновременное укрепление ядра этнической самобыт-
ности.

Теоретическое и практическое значение исследования опреде-
ляется потребностью осмысления этносоциальных процессов в полиэт-
ничном регионе. Учитывая влияние этнического фактора на современ-
ную социальную жизнь, следует отметить важность анализа специфики
этнической идентичности для выявления ее потенциала в условиях кри-
зиса идентичности, носящего глобальный характер. Отдельные положе-
ния исследования могут быть использованы при разработке региональ-
ной национальной политики. Выводы, содержащиеся в диссертации,
могут быть применены при дальнейшем научном осмыслении этниче-
ской сферы северокавказского региона и Республики Адыгея, а также в
учебном процессе при разработке спецкурсов по соответствующим на-
правлениям: социологии культуры, этносоциологии и других этнодис-
циплин.

Апробация результатов работы
Диссертация обсуждена на заседании кафедры социологии и фи-

лософии Адыгейского государственного университета.
Основные положения и выводы диссертации излагались автором

на следующих научных мероприятиях:
-Научная конференция молодых ученых и аспирантов АТУ (Май-

коп 24 - 26 апреля 2001 г.).

-Научная конференция молодых ученых и аспирантов АГУ «Наука-
2002» (Майкоп, 22-25 апреля 2002 г.).

-Международная научная конференция «Альтернативы глобализа-
ции: человеческий и научно-технический потенциал России» (Москва,
21-23 июня 2002 г.).

-Третий Российский Философский конгресс «Рационализм и куль-
тура на пороге третьего тысячелетия» (Ростов-на-Дону, 16-20 октября
2002 г).

-Всероссийская научно-практическая конференция СГУТИК
«Гуманитарные науки: исследования и методика преподавания в выс-
шей школе» (Сочи, 2002 г.).

12



-Всероссийская научно-практическая конференция «Устойчивое
развитие Юга России: состояние, проблемы, перспективы» (Ростов-на-
Дону, 2003 г.).

-Международная конференция «Этнопсихологические и социо-
культурные процессы современного общества» (Балашов, 18-20 сентяб-
ря 2003 г.).

-Межвузовская конференция «Гражданское общество России:
проблемы формирования и развития» (Майкоп, 2003 г.).

-Научная стажировка в Центре социологического образования Ин-
статута социологии РАН (9 сентября- 15 октября 2003 г., руководитель
ЛМ.Дробижева) и в Центре независимых социологических исследова-
ний (Санкт-Петербург, руководитель В.Воронков). -

-Всероссийская научно-практическая конференция «Социальное
развитие России: состояние, проблемы, перспективы» (Майкоп, 15-16
апреля, 2005г.).

Структура диссертации. В соответствии с последовательностью
решения поставленных задач работа состоит из введения, трех глав (ко-
торые включают в себя шесть параграфов), заключения и списка лите-
ратуры.

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ

Во введении обосновывается выбор и актуальность темы диссер-
тационного исследования, анализируется степень разработанности, оп-
ределяются цель и задачи работы, выявляется научная новизна, форму-
лируются положения, выносимые на защиту, освещается практическая и
теоретическая значимость работы, ее апробация.

Первая глава «Этническая идентичность: проблемы методо-
'логии и истории» посвящена теоретико-методологическим аспектам

изучения этнической идентичности, этничности, экспликации этих по-
нятий, а также исторической ретроспективе - показана институционали-
зация этничности в полиэтничном советском (российском) обществе.

В первом параграфе «Этническая идентичность» и «этнич-
ность»: определение понятий» осуществляется анализ сложившихся в
современной науке концептуальных подходов к интерпретации сущно-
стных оснований этнической идентичности и этничности, определены
данные понятия.

В настоящее время исследование идентичности занимает одно из ,
ведущих мест в системе социогуманитарного знания. Автор отмечает,
что в русском языке термин «идентичность» означает тождественность,

13



однако его использование в социальных науках повлекло появление
дополнительных смыслов. Интересующее нас измерение предполагает
понимание идентичности как осознания человеком принадлежности к ка-
кой-либо группе, посредством которой он определяет себя в социальном
пространстве. При этом понятие социальной идентичности, с одной сто-
роны, означает идентичность личности, элемент структуры личности че-
ловека (персональная самотождественность), с другой стороны, идентич-
ность есть результат отождествления человеком либо группой людей с
определенными социообразованиями (социальная интегрированность).

В диссертации отмечается, что содержательное наполнение поня-
тий «этническое самосознание», «этническая идентичность» и «этнич-
ность» различно. При этом изучение этнического самосознания являет-
ся традиционным для отечественных этнодисциплин и понимается как
субъективное отражение объективно существующей общности по раз-
личным объединяющим признакам: язык, культура, территория прожи-
вания, самоназвание.

Перекочевав в научный тезаурус отечественной науки из англоя-
зычной литературы, термины «этническая идентичность» и «этнич-
ность», часто отождествляясь, претерпели ряд трансформаций, вольных
толкований. Тем не менее, автор предлагает свою интерпретацию, вслед
за В.Р. Чагиловым пытаясь осуществить анализ этничности на трех
уровнях. На макроуровне под этничностью следует понимать специфи-
ческий тип социальных отношений, этническую сферу общества; на
мезоуровне - особую форму надындивидуального этнического созна-
ния: как культурно-историческое своеобразие отдельного этноса, сис-
тему, которая аккумулируя все признаки этноса, обеспечивает идентич-
ность в самосознании, языке, образе жизни; на микроуровне этничность
представляет социально-психологический феномен этнической иден-
тичности. Таким образом, этническое самосознание и этническая иден-
тичность являются субъективными сторонами этничности. В таком слу-
чае под этнической идентичностью понимается ощущение человеком
принадлежности к определенному этносу, причастности к определенной
культуре этноса с его элементами сознания, норм, ценностей.

Смена методологических ориентиров, проявившаяся в переходе
сразу к нескольким новым интерпретативным схемам, а также значи-
тельные изменения в этносфере российского общества, возрастание ин-
тереса к данной проблеме позволили вплотную приблизить термины
«этничность», «этническая идентичность» к российским реалиям.

14



Среди многообразия теоретических фреймов, интерпретирующих

природу этнических феноменов, выделяют три основных направления:

примордиализм, конструктивизм и инструментализм, которые подробно

анализируются в диссертации. На основании этого анализа автор при-

ходит к выводу, что существенным моментом в современных подходах

к изучению этничности является стремление выработки полипарадиг-

мального подхода, критически объединяющего основные положения

трех направлений и избегающего односторонности при исследовании

этнических процессов и явлений.

Во втором параграфе «Институционализация этничности»

выделются основные формы и этапы институционализации этничности

в полиэтничном обществе на протяжении советского и постсоветского

периодов.

На протяжении почти всего XX в. этнический сегмент общества

развивался и трансформировался в русле масштабных социальных пе-

ремен.

В исследуемом контексте, предполагающем анализ на макроуров-

не, наиболее адекватным было использование понятия «этничность» в

предложенной нами трактовке: как тип социальных отношений, этниче-

скую сферу общества. Можно утверждать, что в ходе социальных пере-

мен сама этническая сфера изменяется и дает дополнительный импульс

для трансформации социума.

История полиэтничного общества продемонстрировала эти функции

этничности, активно «преобразовывающейся» на протяжении XX сто-

летия. Обратившись к началу советского периода - времени глобальных

социальных изменений, автор отмечает, что этнический (в советской

терминологии - национальный) фактор глубоко укоренился в политико-

государственной системе общества. Основные принципы национальной

политики советской власти были зафиксированы в Декларации прав на-

родов России (ноябрь 1917г.), провозгласившей равенство народов, их

право на свободу самоопределения, вплоть до отделения и образования

самостоятельного государства.

К началу 30-х гг.ХХ в. позитивные процессы в национальных от-

ношениях претерпели трансформацию. Многонациональность истолко-

вывалась как интернационализм, что делало излишней проблему учета

состояния национального фактора в социально-экономической и поли-

тической сферах. Был объявлен лозунг «расцвет и сближение наций»,

предполагавший достижение высокого уровня этнокультурной самодос-

15



таточности народов с последующим выравниванием их социально-
экономического положения.

Наличие позитивного образа межэтнических отношений в идеоло-
гии советского общества (социалистический интернационализм, совет-
ский патриотизм, расцвет и сближение наций и концепция новой исто-
рической общности - советского народа) было одним из важнейших
факторов стабилизации межэтнических процессов в СССР в 60-70-е гг.
В концепте «советский народ» проявилась сущность особой социокуль-
турной идентичности - советскости, которая отразила реальный процесс
складывания на основе союзной государственности однотипных, гомо-
генных социальных и культурных условий надэтнической идентичности.

В диссертации показывается, что события второй половины 80-х гг.,
повлекшие очень активные социальные перемены, получили название
этнического возрождения, этнической мобилизации: народы Советского
Союза вступили на путь государственного самоопределения под лозун-
гами национального возрождения. Это возрождение, причины которого
коренились в кризисе этничности советского периода, проявилось во
всех ипостасях ее бытия - духовной, политической, а позже - социаль-
ной и экономической. Этничность переместилась из сферы сознания в
.материальную: из культуры и психологии в политику и право. Обозна-
чился феномен политизированной этничности, порождающий взаимную
тенденцию - этнизацию политики. Эти процессы были наиболее про-
стым и наиболее действенным способом возрождения этнического фак-
тора, консолидации по этническим признакам во время сложных соци-
альных трансформаций.

Историю народов северокавказского региона в единой политиче-
ской и социокультурной, системе России можно проследить через сле-
дующие этапы: с 1922 г. процесс институционализации этничности во-
плотился в системе государственно-политической организации региона
на основах принципа этнотерриториального представительства и выра-
зился в форме национально-государственных образований; 20-50-е гг.
прошлого столетия - этнополитическая стабильность была задана вклю-
чением народов региона в процесс модернизации; 60-80-е гг. - такая ус-
тойчивость сохранялась на фоне реальной и интенсивной модерниза-
ции: выровнялись и сблизились экономические и социальные характе-
ристики северокавказских автономий и России в целом.

Национальная государственность - республика - во-первых, при-
обретает высокую символическую значимость для народов Северного

16



Кавказа как воплощение национальной истории и идентичности, и, во-
вторых, рассматривается как «собственный» институциональный ресурс
(политический и организационный), позволяющий реализовать практи-
ческие интересы данного этнического сообщества.

На Северном Кавказе процесс актуализации этничности интенси-
фицировался, приобретая дополнительные характеристики. Прежде всего
потому, что этничность здесь практически полностью соответствует
матрице традиционной социокультурной системы.

Исследование этничности в условиях масштабных социальных пе-
ремен, происходивших в российском (советском) обществе в XX столе-
тии, позволяет говорить о весомом потенциале самосохранения этнич-
ности. В латентном состоянии, в условиях конструирования новых
надэтнических общностей, формирования новой ценностной системы в
обществе, этничность существовала и осуществляла регулятивную и
трансляционную функции. Следующий этап в ее развитии был определен
кризисом системы и всех сетей взаимодействия, в которых она участво-
вала, и выразился в ее возрождении и новом витке существования,
основанном на традиционных ценностях и обогащенном модернизаци-
онным опытом предшествующих десятилетий.

Во второй главе «Проявление этнической идентичности в по-
лиэтничном регионе» рассматриваются уровни социокультурной иден-
тичности в полиэтничном регионе и дается анализ проявления этниче-
ской идентичности в Республике Адыгея.

Первый параграф «Уровни идентичности: северокавказский
опыт» посвящен анализу уровней идентичности, характерных для по-
лиэтничного российского региона - Северного Кавказа. Речь идет о таких
уровнях идентификации как субэтнический, этнический, суперэтниче-
ский, региональный, надэтнический.

Автор, исходя из того, что идентификация и ее формы - личностная
и групповая - предполагает отнесение себя, отождествление с какой-либо
реальной общностью, либо устоявшимся в коллективном сознании об-
разом общности (полипарадигмальная интерпретация, вобравшая при-
мордиальное и конструктивистское основания), отмечает, что в данной
иерархии встречаются тождества обоих видов. Отчасти по этому осно-
ванию, отчасти по наличию потестарного (государственно-
политического) содержания в объекте идентификации выделяются два
вида идентификаций - официальный и обыденный. В работе раскрыва-
ется сущность каждой из общностей - объектов идентификации.

17



Субэтнос представляет собой первичную групповую форму соци-
альной идентичности, характерную для внутриэтнической структуры
многих северокавказских народов. Установлено, что они определяются
факторами двух порядков: экологической лимитацией и социокультур-
ными особенностями.

Этнос для многих является также первичным объектом идентифи-
кации, его индикативные характеристики включают территориальную
общность, язык, общую культуру, этническое самосознание и этноним.
Этническая идентичность видится одним из наиболее инвариантных со-
стояний.

В диссертации отмечается, что резкое повышение функциональ-
ности традиционных типов социальных связей, прежде всего семейно-
родственных, клановых, этнических вызвано тем, что в современных
условиях трансформации российского общества наблюдается переме-
щение идентификационных приоритетов в пользу первичных уровней.
Социально-политический и социально-экономический кризисы общества
вызвали сильное отчуждение от многих социогрупповых образований, в
том числе от больших коллективистских общностей, а реальные кон-
тактные группы - семья, друзья, люди одной национальности, представ-
ляя комплекс жизненно важных ценностей, доминируют над другими
классами идентичностей. Автор делает вывод, что это доминирование
нельзя увязывать лишь с кризисным характером общества и его соци-
альных институтов. Речь идет о всё возрастающей значимости малых
контактных групп во всех современных обществах по мере усиления в
них процессов диверсификации и атомизации вследствие продвижения
к постиндустриальным, постмодернистским открытым обществам.

Суперэтнос как объект идентификации в современных кавказо-
ведческих исследованиях понимается как система этносов, возникаю-
щая на основе политических и культурологических факторов, ведущая к
появлению двойного идентификационного самосознания, что закрепля-
ется в самоназвании (этнониме).

Следующий уровень идентификации, характерный для изучаемого
нами общества, - локальный (региональный). Поиски идентификацион-
ного объекта на этом уровне требуют разведения его на подуровни -
республиканский и собственно региональный. Республиканский уровень
идентификации, консолидирующийся на национально-государственной
общности является официальной идентификацией. Сила солидарности
«мы - граждане республики» зависит от ряда причин. Базовая - способ-

18



ность данного образования отвечать основному предназначению -
институционализировать этничность. Для этнической группы государст-
венная организация осуществляет функцию легитимации существования,
требует придания современных, символических форм традиционному,
примордиальному по содержанию явлению.

Автор выявляет особенности институционализации этничности в
Республике Адыгея, соединяющей в себе два процесса, укрепляющих
этничность по различным направлениям - путем расширения сферы
действия этнического (индигенизация) и путем углубления и укрепле-
ния оснований ее легитимации. Выявлено, что концепция «мы - гражда-
не Республики Адыгея» имеет еще далеко не сформированный облик.

Региональный северокавказский уровень идентификации опирает-
ся на понимание Северного Кавказа как региона, выделяющегося по со-
циальным, психологическим и культурно значимым основаниям.

К системообразующим факторам для северокавказского региона
относятся, помимо прочих, единство культуры, духовного бытия, осно-
ванного на общих кавказских традициях, обычаях, менталитете. Этот
культурный знаменатель позволяет перестроить различные срезы со-
циального по определенному неинституционализированному образцу.
Однако этот уровень идентификации, отнесенный к обыденному типу, в
условиях трансформирующегося, кризисного общества, при которых
происходит усиление идентификационных потребностей с приморди-
альными группами, недостаточно востребован.

Общероссийский уровень идентичности. По предпринятой авто-
ром типологии общероссийская идентичность отнесена как к официаль-
ному типу, так и к обыденному. Это объясняется политической состав-
ляющей - идентификацией с политическим объектом - государством и
с цивилизационным измерением российскости. Автором разрешается
вопрос о соотношении всех уровней идентичности. Элементы много-
уровневой конфигурации идентичности не исключают друг друга, они
находятся в состоянии горизонтальных (субэтническая, этническая,
суперэтническая, локальная идентификации) и вертикальных связей
(республиканская и гражданская солидарности), которые обозначены
нами как неофициальные (обыденные) и официальные идентификации.
Природа вертикальных связей вторична по отношению к горизонталь-
ным: требовалась институционализация этничности и легитимация рос-
сийской нации. Такая конфигурация идентичности сегодня рассматри-
вается как один из важных аспектов интеграции полиэтничного россий-
ского общества- межэтнической и социальной.

19



Во втором параграфе «Специфика этнической идентичности в

Республике Адыгея» изложены основные результаты анализа эмпири-

ческого материала прикладного социологического исследования

(массового опроса), направленного на выявление специфики проявле-

ния этнической идентичности в регионе.

Определив структурообразующую сущность этничности на

Северном Кавказе, и в частности в Республике Адыгея, автор обращает-

ся к ее субъективной стороне - этнической идентичности и представле-

ниям населения республики, связанным с ней.

В работе отмечается, что русское и адыгейское население пред-

ставляет два наиболее многочисленных этноса, контактирующих в

масштабах республики и имеющих исторически сложившиеся тради-

ции совместного проживания. Важность этнической стороны жизни

осмысливается этими группами по-разному. Интерпретация количест-

венных материалов социологического исследования показывает, что

существует более высокая приоритетность этнической компоненты для

адыгейского этноса, нежели для русского. Это детерминировано специ-

фикой этносферы региона, которая заключается в особом социально-

политическом контексте: народ, давший название республике (адыгейцы),

составляет численное меньшинство (около 22%) относительно русского

населения. Став субъектом политического взаимодействия, адыгейский

этнос изменил свой статус, что заключается, в повышении политического

статуса, а также в эволюции группового сознания, то есть возрастании

самооценки этноса в целом и разных групп и слоев внутри него.

На основании измерения двух важнейших субъективных элемен-

тов этнического статуса - степени сохранности этнической культуры

группы и ее внутренней сплоченности сравнивались статусные позиции

двух основных групп. Значительно более низкие показатели степени со-

хранности этнической культуры обнаружены у русского населения. Это

не особенности Республики Адыгея, а общероссийская ситуация22.

Косвенным доказательством более приоритетной позиции этниче-

ской общности у титульного населения республики является распреде-

ление акцентов в шкале жизненных ценностей. Следующая за катего-

риями частной жизни (базовыми ценностями) группа ценностей вклю-

чала религию и национальную принадлежность. Выбор русских респон-

дентов зафиксировал большую важность для них религии, адыгейцы

предпочли этническую принадлежность (национальность).

22 См Социальное неравенство этнических групп представление и реальность. М , 2002 С 19

20



Анализ этнического статуса позволяет утверждать о наличии
более высокого этнического статуса у народа, давшего название рес-
публике, чем у русского населения, что является закономерностью:
общероссийские исследования показывают, что титульный статус этни-
ческой общности непосредственно влияет на его самооценку. Экономи-
ческие трудности, переживаемые ими и русскими в различных респуб-
ликах, одинаковы, но различно «психологическое сопровождение» это-
го процесса в связи с тем, что титульные народы переживают экономи-
ческую реформу в условиях выигрыша в социальном и политическом
положении. Именно эти обстоятельства делают очевидным повышен-
ную значимость этнических связей, которые для титульного этноса ста-
новятся «социальным капиталом». Для русских респондентов характер-
но осознание этнической (национальной) принадлежности с негативным
содержанием, так как в ней видят фактор размежевания.

На фоне явных контрастов в восприятии собственной этнической
принадлежности русским и адыгейским этносами эмпирические замеры
фиксируют, что этностатусные позиции остальных этнических групп
республики близки позициям адыгейского народа. Объяснением такого
факта может служить тезис о конкурентности основных контактирую-
щих этносов за свои статусные позиции. Другие этнические общности,
оставаясь в стороне от «борьбы» за объективные характеристики стату-
са (включенность в систему управления, уровень доходов, образование)
имеют позитивную этническую идентичность, ценят и воспроизводят
свою культуру.

Диссертант делает вывод, что русское население Адыгеи, так же
как и других полиэтничных республик, в относительно меньшей мере
нуждается в этнических связях и характеризуется сравнительно низкой
степенью важности этнического фактора в своей жизни. (Такую оценку
дало 42,6% опрошенных русских на фоне 14,5% считающих так ады-
гейцев). Этническая идентичность не представляет для него социальный
ресурс, каким она является для адыгейского народа, для которого, как и
для других народов Северного Кавказа, характерна большая онтологи-
ческая значимость этнического фактора.

Следующий ракурс, позволивший рассмотреть состояние этнично-
сти населения республики - это изучение межэтнического взаимодейст-
вия через призму его субъективного восприятия. Особое внимание при
этом было уделено исследованию типов этнической идентичности, ко-
торые складываются как из ощущения собственной этнической иден-

21



тичности, так и из направленности на взаимодействие с людьми в этни-

ческой сфере. Это наиболее распространенные типы: позитивная (нор-

мальная) этническая идентичность, этнонигилизм (гипоидентичность),

гиперидентичность и этническая индифферентность.

Установлено, что особенностью межэтнических контактов в поли-

этничном обществе республики является распространение сочетания

«нормальной» этнической идентичности с гиперэтничными установками.

На социально-психологический макроклимат республики существенное

влияние оказывает положение именно в этнической сфере. Как показы-

вают результаты социологического исследования, по мнению безуслов-

ного большинства жителей Адыгеи, в республике существуют пробле-

мы в межэтнических отношениях, причем проявляются они в основных

сегментах общества - политике, экономике, социальной сфере, духов-

ной жизни и в межличностных отношениях. На таком фоне тем более

благоприятным является преобладание нормальной этнической иден-

тичности граждан республики, принадлежащих к двум наиболее много-

численным этносам. В этом контексте заметна острота ощущения

ущемленности интересов других этнических групп республики. Поли-

тика и экономика отмечена ими как области наибольшего проявления

межнациональных противоречий, а среди способов их преодоления бе-

зоговорочно преобладает достижение равноправия в культурной, ду-

ховной сферах, а не политической.

В параграфе делается вывод о том, что в целом преобладает пози-

тивная этническая идентичность у большинства полиэтничного населе-

ния. Среди титульного населения зафиксирована наибольшая доля

(61,1%), для русских тоже характерно преобладание этнически позитив-

но настроенных- граждан, хотя существенна и доля этноиндифферент-

ных взглядов (30%). Отмечается также, что взвешенность, осторожность

в вопросах этнической проблематики прослеживается достаточно от-

четливо в республике, так же как и ценность межэтнического согласия.

Третья глава «Трансформация этнической идентичности в поли-

этничном социуме» раскрывает аспекты существования этнической

идентичности в условиях социокультурных изменений - модернизаци-

онных и глобализационных.

В первом параграфе «Модернизационное воздействие на этниче-

скую идентичность» анализируются особенности влияния социокуль-

турной модернизации на этническую идентичность в полиэтничном

обществе.

22



Одним из конституирующих признаков северокавказского обще-

ства является традиционность. Данному параметру отвечает культурная,

духовная сферы. Автор останавливается на ключевых категориях, отра-

жающих основные виды социокультурных трансформаций - традицио-

нализацию и модернизацию с целью определения содержащихся в них

коннотаций, которые способны выявить специфику традиционной и

модернизационной составляющих в полиэтничном северокавказском

обществе. Это «традиция», «инновация», «модернизация», «открытость»,

«закрытость», «традиционное общество», «современное общество».

На основании анализа индикативных характеристик традиционного

и модернизационного обществ, уделяется особое внимание открытости

и закрытости. Исследуется тенденция противопоставления современно-

го общества традиционному, построение полярных моделей и делается

вывод о необходимости преодоления полярности в диаде «традиция -

инновация» и ее новой интерпретации через идею диалога. При таком

подходе традиция становится равноправным участником диалога нового

и старого, чем обеспечивает самобытность самого процесса изменения,

развития; в его рамках традиция означает возрождение, придавая ста-

рым образцам и ценностям новый жизненный смысл.

Такой взгляд, по мнению автора, в большей степени приложим к

регионам России, прежде всего, к полиэтничному Северному Кавказу,

где сохранились глубинные пласты самобытной культуры, которые се-

годня воспринимаются не как нечто уходящее, а напротив - в аспекте

духовного обновления несут в себе актуальную духовную нагрузку.

Диссертант руководствуется подходом, согласно которому существует

два разных феномена - традиционализм социально-политический и

культурный. Культурный традиционализм при этом не только не пре-

пятствует развитию модернизационных структур, но и является одним

из условий модернизации.

Анализ различных модернизационных подходов показал, что

классическая модернизационная теория не способна ответить социаль-

ным реалиям этнической сферы закрытых традиционных обществ. Суть

же обозначенных неклассических теорий сводится не к преодолению

традиционности и переходу к современности, а к различным трансфор-

мациям в их континууме. Соотнесение традиционности и модернизиро-

ванности проявляется в идентификации этнических групп. Специфика

идентичности как многоуровневого иерархичного образования в рас-

сматриваемом континууме «традиционность - современность» также

23



проявляется через сосуществование традиционных субэтнической, эт-
нической и современной общегражданской идентичностей.

Обращаясь к этносам Северного Кавказа, диссертант отмечает их
трудномодернизируемый характер. Влияние традиционного компонента
в их культурах очень значительно, а антропосоциетальный принцип за-
крытости играет определяющую роль. Основанием для подобных ут-
верждений является также изучение северокавказских культур на осно-
ве социокультурных размерностей.

В параграфе делается вьюод, что северокавказское общество нельзя
однозначно определить как традиционное, тем более как модернизаци-
онное. Оно существует и саморазвивается в пространстве «традицион-
ность - современность», с разной силой тяготея к тому или иному
полюсу своими отдельными секторами. Устойчивость этнических пат-
тернов традиционной культуры лишь в большей степени усиливает
самобытность процесса «осовременивания» Северного Кавказа как
формы социокультурной трансформации.

Во втором параграфе «Этническая идентичность в контексте
глобализации» исследуется трансформация этнической идентичности в
условиях глобализации.

Автором устанавливается, что проблема идентичности приобретает
новые коннотации в современную эпоху, осложненную глобализацион-
ными изменениями. Это связано,'во-первых, с тем, что потребность в
идентичности постоянна в силу склонности человека к рефлексии по
поводу своего места в мире? к самоидентификации; во-вторых, с тем,
что глобализация неминуема в силу объективности многих ее основа-
ний и причин.

Проблема идентичности в процессе глобализации включает обозна-
чение своего места в транснациональном экономическом пространстве,
культурную идентичность, персональную идентичность, необходимую
для подавления тревоги и фрустрации. Этническая идентичность в
условиях транснационального характера современных процессов под-
вергается наибольшему их влиянию.

При рассмотрении культуры в глобальном мире, по мнению диссер-
танта, отправным может стать тезис об актуальности определения внут-
ренней меры глобализации, которой может и должна быть культура,
способная ее регулировать, уменьшать негативные тенденции, ставя
этот процесс в зависимость от важнейших компонентов экзистенциаль-
ного бытия человека.

24



Далее анализируются наиболее распространенные идеи существо-
вания культуры в глобализирующемся мире, в которых отражены меха-
низмы сосуществования этнической идентичности и глобализации -
гомогенизированной культуры, глокализаци, мультикультурализма. Под
гомогенизацией понимается процесс приведения к единообразию,
стереотипизация культурных моделей различных народов.

В параграфе подчеркивается, что современное социогуманитарное
знание постепенно отходит от восприятия идеи вненациональной моно-
культуры, американизации в том числе, бросающей вызов локальным
традиционным культурам как некоего современного глобального «ужаса».
Культура эпохи глобализации, по мнению автора, должна восприни-
маться не как вызов глобализации, на который должен быть дан ответ в
тойнбианском смысле, а как один из полюсов в многочисленных дихо-
томиях глобализации.

Глокализация основывается на признании распространения сме-
шанных форм социальности ведущей тенденцией глобализации. В ее
рамках утверждается, что глобальное и локальное не исключают друг
друга, локальное - это аспект глобального. И глобализация - с одной
стороны, нечто масштабное, а с другой - воспринимается она лишь в
конкретных проявлениях на местах, на собственной жизни. Это две
ипостаси одного и того же явления.

Каждый этнос разрабатывает свои способы и свой ритм вхождения
в глобальные процессы при сохранении как общесоциального, так и
специфически локального культурного своеобразия. Таким образом,
этническая самобытность предполагает не консервацию традиций, а
постоянное усложнение, укрепление ядра культуры, вокруг которого
наращиваются инновации глобального мира.

В параграфе также исследуется явление, которое позволяет нахо-
дить в глобализации социальные практики, созвучные потребностям
этнических культур в самовыражении и проблеме сохранения этниче-
ской идентичности - мультикультурализм (культурный плюрализм).
Он представляет собой «теорию, практику и политику неконфликтного
сосуществования в одном социальном пространстве многочисленных,
разнородных культурных сообществ»(А.И. Куропятник).

Диссертант отмечает, что суть мультикультуралистского подхода к
бинарности «локальное - универсальное» заключается в попытке снять
напряжение между ними, между желанием локальных групп сохранить
свою идентичность и необходимостью обеспечить целостность большого

25



общества. Механизм достижения этих целей состоит в политическом и
социальном диалоге, взаимной толерантности, в формировании такого
социально-психологического и политического феномена как нацио-
нальная (общегражданская) идентичность.

В параграфе делается вывод о том, что поливариантность проявле-
ний глобализации делает способы сосуществования глобализации и эт-
нической идентичности, изучаемые в теории и реализуемые на практи-
ке, «текущими», неоднозначными, заменимыми. Отмечается также, что
существуют основания полагать, что происходит смена парадигмы в
оценке соотношения индивидуального и общего, приватного и публич-
ного, различия и единства. И сегодня вопрос ставится не как жить вме-
сте, а как жить вместе не утрачивая идентичности.

В заключении подводятся общие итоги проделанного исследова-
ния, формулируются основные выводы и намечаются основные пер-
спективы дальнейшей разработки изучаемых в работе проблем.

Основные положения диссертации получили отражение в следую-
щих публикациях:

1. Куква Е.С. Этническая идентичность в условиях глобализации // рационализм
и культура на пороге третьего тысячелетия: Материалы Третьего Российского
Философского конгресса (16-20 октября 2002г). В 3 т. Ростов-н/Д., 2002. Т.З.
0,1 п.л.
2. Куква Е.С.Специфика этнической идентичности в полиэтничном регионе //
Наука-2002. Материалы научной конференции молодых ученых и аспирантов
АГУ (22-25 апреля 2002 г.). Майкоп, 2002.0,25 п.л.
3. Куква Е.С. Этническая идентичность на Северном Кавказе в контексте гло-
бализации // Альтернативы глобализации: человеческий и научно-технический
потенциал России. Доклады и выступления/ Под ред. А.В.Бузгалина. М., 2002.
Т. 1.0,15 п.л.
4. Куква Е.С. П.А. Сорокин: социологическая концепция ценностей // Научная
'конференция молодых ученых и аспирантов. Материалы научно-практической
конференции докторантов, аспирантов и соискателей АГУ (24-26 апреля
2001г.). Майкоп, 2002.0,2 п.л.
5. Куква Е.С. Модернизационное воздействие на этнокультурную сферу северо-
кавказского общества: поиски стабильности // Устойчивое развитие Юга Рос-
сии: состояние, проблемы, перспективы. Сборник тезисов выступлений на кон-
ференции/ Отв. ред. В.Г. Игнатов. Ростов-н/Д., 2003.0,3 п.л.
6. Куква Е.С. Актуальность северокавказской идентичности для жителей Рес-
публики Адыгея // Путь в науку: молодые ученые об актуальных проблемах со-
циальных и гуманитарных наук. Ростов-н/Д., 2003. Вып.4. 0,15 п.л.
7. Куква Е.С. Социологическая характеристика этнической идентичности в Рес-
публике Адыгея // Этнопсихологические и социокультурные процессы в совре-

26



менном обществе: Материалы Международной научной конференции 18-20
сентября 2003 г. Балашов, 2003.0,2 п.л.
8. Куква Е.С. Гуманитарные науки: исследовательские подходы к этнической
идентичности // Гуманитарные науки: исследования и методика преподавания в
высшей школе: Материалы Всероссийской научно-практической конференции
СГУТИК. Сочи, 2002.0,3 п.л.
9. Шадже А.Ю., Куква Е.С. Гражданское общество и этническая толерантность//
Гражданское общество России: проблемы формирования и развития (Мате-
риалы межвузовской конференции, состоявшейся в г. Майкопе). Майкоп,
2003.0,4 п.л.
10. Куква Е.С. Феномен многоуровневой идентичности: северокавказский
опыт// Путь в науку: молодые ученые об актуальных проблемах социальных и
гуманитарных наук. Ростов-н/Д., 2004. Вып.5. Ч. 2.0,25 п.л.
11. Куква Е. С. Особенности социокультурной трансформации северокавказско-
го общества // Социальное развитие России: состояние, проблемы, перспективы:
Материалы Всероссийской научно-практической конференции (15-16 апреля
2005 г.). Майкоп, 2005.0,3 п.л.

Куква Елена Сергеевна

ЭТНИЧЕСКАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ В РЕСПУБЛИКЕ АДЫГЕЯ

(социологический анализ)

АВТОРЕФЕРАТ

Сдано в набор 18 04 05 Подписано в печать 19 04 05 Бумага типографская №1 Формат бумаги
60x84 Гарнитура Times New Roman Печ л 1,5 Тираж 100 экз Заказ 037

Отпечатано на участке оперативной полиграфии Адыгейского государственного университета
385000, г Майкоп, ул Университетская, 208 ПЛД №10-6 от 17 08 99




