
На правах рукописи 

Нестерова Анна Геннадиевна "* ИНН j|ЛЦ'ЛИ"'И 
0 0 3 0 5 2 0 4 3 

ВЗАИМОДЕЙСТВИЕ ИНСТИТУТОВ СВЕТСКОГО И 

РЕЛИГИОЗНОГО ОБРАЗОВАНИЯ В СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ: 

ОПЫТ СОЦИОЛОГИЧЕСКОГО АНАЛИЗА 

Специальность 22.00.04 -

Социальная структура, социальные институты и процессы 

А В Т О Р Е Ф Е Р А Т 

диссертации на соискание ученой степени 

кандидата социологических наук 

Волгоград - 2007 



Работа выполнена на кафедре социологии и политологии 

Государственного образовательного учреждения высшего профессионального 

образования «Волгоградский государственный университет» 

Научный руководитель: доктор философских наук, профессор 

Сгибнева Ольга Ивановна 

Официальные оппоненты: доктор социологических наук, профессор 

Байдалова Ольга Васильевна 

кандидат философских наук 

Красильникова Татьяна Ивановна 

Ведущая организация: Саратовский государственный 

университет им. Н.Г.Чернышевского 

Защита состоится «16» февраля 2007 года в 15 часов на заседании 

диссертационного совета Д 212.029.06 по присуждению ученой степени 

доктора и кандидата наук при Волгоградском государственном университете по 

адресу: 400062, Волгоград, проспект Университетский, 100, ауд. 2-05 В. 

С диссертацией можно ознакомиться в научной библиотеке 

Волгоградского государственного университета. 

Автореферат разослан « '$> января 2007 г. «3>' 

Ученый секретарь диссертационного совета, 

кандидат политических наук, доцент С.А. Панкратов 



ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 

Актуальность исследования. В конце XX - начале XXI века влияние 

религии на жизнь российских граждан значительно возросло. Наметилась 

тенденция повышения роли Русской православной церкви (РПЦ) в 

общественной жизни страны. Если в советский период взаимодействие 

религиозных и светских институтов было сведено к минимуму, то реальностью 

современного российского общества становится активное сотрудничество 

религиозных организаций со светскими, в том числе в сфере образования. 

Развитие института светского образования в России тесно связано с 

православными образовательными традициями, которые уходят своими 

корнями в историю. В годы Советской власти система религиозного 

образования была фактически разрушена, а преобладающей идеей воспитания и 

образования был атеизм, причем атеизм как форма идеологии, а не форма 

культуры. Утрата традиций религиозного образования сказывается на 

сегодняшней ситуации в этой сфере. Вслед за изменением вероисповедной 

политики государства и принятием в 1997 г. Федерального закона «О свободе 

совести и о религиозных объединений» активизируется образовательная 

деятельность религиозных объединений. Русская православная церковь 

(Московский Патриархат), самая многочисленная по количеству 

последователей в большинстве регионов России, наиболее активно ищет пути 

возрождения утраченных позиций, в том числе и через взаимодействие с 

государственными учебными заведениями, решая вопрос включения в учебный 

процесс религиозных дисциплин. В то же время и светские учебные заведения 

оказались вовлечены в процесс переоценки ценностей в отношении религии. В 

настоящее время существует несколько путей получения знаний о религии: 

первый - в стенах конфессиональных учебных заведений; второй, который 

вызывает наибольшее количество споров среди ученых, юристов, учителей, -

преподавание религиозных предметов, таких как «Основы православной 

культуры», в светской школе; третий - религиоведческое образование. 

3 



Изучение религии в светской школе требует решения целого комплекса 

вопросов: правовых, этических, культурологических, воспитательных и т.д. 

Несовершенство законодательной базы приводит к определенному разрушению 

границ между светским и религиозным образованием, создает 

мировоззренческие проблемы, которые нуждаются в изучении с учетом 

дальнейшей активизации религиозных институтов образования. Российская 

Федерация - государство многоконфессиональное, и чтобы избежать 

возможных религиозных конфликтов, воспитание и образование в школе 

должно быть направлено на формирование религиозной толерантности. В этой 

связи актуальным является научное осмысление процессов восстановления 

институтов религиозного (православного) образования и их места в 

современном российском обществе; анализ законодательной и правовой базы, 

регулирующих деятельность образовательных учреждений; определение 

условий диалога между институтами светского и религиозного образования в 

современном российском обществе; обобщение регионального опыта по 

взаимодействию указанных институтов, изучение общественного мнения о 

перспективах развития религиоведческого и религиозного образования. 

. - Степень научной разработанности темы. Говоря о степени 

разработанности темы, связанной с определением понятия института 

образования, его структурой и функциями, взаимодействии с другими 

социальными институтами, можно выделить социологический, культуроло­

гический, исторический, педагогический и правовой подходы. 

Осмыслению образования как социального института и его основных 

функций посвящены работы Э. Дюркгейма, М. Вебера, Т. Парсонса, Д. Дьюи, 

К. Манхейма, Ф.Р. Филиппова, В.Я. Нечаева, М.Н. Руткевича и др. Они 

исследовали образование как важный социальный институт, который 

выполняет определенные функции, такие как социальный контроль, социальная 

селекция, трансляция культурных традиций и др. В своих работах авторы 

рассматривают.проблемы взаимодействия системы образования и ее подсистем 

с обществом (прежде всего с его социальной культурой); влияние института 

4 



образования на изменение социальной однородности общественной структуры. 

Он также решает основополагающие для общества задачи: становление 

личности как гражданина, организация профессиональной ориентации 

учащихся и др. 

Оценка участия религиозных организаций в педагогическом процессе, 

исследование роли религии и церкви в сфере образования, проблемы 

взаимоотношения РПЦ и школы представлено в работах П.Ф. Каптерева, 

В.В. Зеньковского, СЛГессена, П.Н. Милюкова, П.В. Знаменского и др. Их 

исследования раскрывают значение православного образования и определяют 

роль Русской православной церкви в процессе формирования государственного 

образования в России. 

Особый интерес для настоящего исследования представляют труды 

В.И. Гараджи, А.Ж. Кусжановой, И.В. Метлика, Ф.Н. Козырева и др., 

раскрывающие специфику взаимодействия институтов религиозного и 

светского образования в современных условиях. 

Важное значение имеют работы, авторы которых анализируют 

вероисповедное российское законодательство и в том числе законодательное 

регулирование взаимоотношений церкви и школы. Такой анализ проведен 

Л.Н. Митрохиным, И.В. Понкиным, Т.А. Кудриной, К. Каневским, О.А. 

Чернегой и др. 

Современное развитие государственно-церковных отношений, 

религиозная ситуация в России и динамика вероисповедной политики 

освещены в работах Ю.П. Зуева, С.И.Иваненко, М.А. Телешовой, 

Ф.М. Мухаметшина, Р.А. Лопаткина и др. 

Результаты эмпирических исследований, представленные в работах 

Ю.В. Гомусовой, Н.Н. Ивашиненко, А.А. Иудина, Т.И. Варгановой и др. 

позволяют выявить тенденции развития религиозного образования в 

современной России. 

Важными для раскрытия данной проблемы являются исследования, 

посвященные дискуссии о преподавании «Основ православной культуры» в 

5 



общеобразовательной светской школе, следующих авторов: В.И. Гараджи, 

Д.А. Владимирова, М.В. Воробьева, А.В. Бородина и др. Проблема 

взаимодействия светской школы и церкви отражена в работах ряда 

религиозных деятелей: архимандрита Иоанна Экономцева, священника Алексея 

Сысоева, протоирея Владимира Воробьева и др. 

Анализ вышеперечисленных работ позволяет сделать вывод, что вопросы 

взаимодействия институтов светского и религиозного православного 

образования в современной России остаются еще недостаточно 

исследованными; новые подходы к вероисповедной политике российского 

государства актуализируют проблему диалога светского и религиозного 

образования и их воздействия на жизнь современного общества. 

Объектом диссертационного исследования выступают институт 

государственного образования и институт образования Русской православной 

церкви (Московский Патриархат). 

Предметом исследования являются формы взаимодействия институтов 

светского и религиозного (православного) образования в современной России. 

Цель исследования состоит в том, чтобы выявить особенности и 

характер взаимодействия институтов светского и религиозного образования. 

(на примере взаимодействия государственных и религиозных 

общеобразовательных и средних специальных образовательных учреждений 

России). 

Достижение данной цели осуществляется через постановку и решение 

следующих исследовательских задач: 

обобщить и проанализировать теоретико - методологические 

подходы к изучению светского и религиозного образования; 

выявить отличительные черты светского, религиозного и 

религиоведческого образования; 

проанализировать российскую законодательную базу, 

регулирующую взаимодействие светских и религиозных институтов 

образования; 

6 



выявить специфику института религиозного образования в 

современном российском обществе; 

обосновать возможные пути взаимодействия образовательных 

институтов государства и церкви в современной России; 

определить основные тенденции развития современной 

государственной и церковной политики в сфере образования; 

Теоретические и методологические основы исследования. 

Теоретической основой диссертации стали социологические теории и 

концепции, представленные в классической и современной литературе, 

материалы научных конференций, результаты социологических исследований и 

материалы СМИ по данной проблеме. Методологической основой являются 

институциональный подход (К. Манхейм, Ф.Р. Филиппов), который позволил 

проанализировать особенности институтов светского и религиозного 

образования и выделить возможные направления их сотрудничества. 

Структурно-функциональный подход (Э.Дюркгейм, Т. Парсонс, Д. Дьюи) 

применялся автором чтобы выявить структуру и функции светского и 

религиозного образования. В работе использованы методы, выработанные и 

применяемые социологией в исследовании социальных институтов: 

сравнительный анализ, статистический анализ, анкетирование, анализ 

письменных источников: исторических, правовых документов. 

Эмпирической базой исследования послужили статистические данные 

Волгоградского областного комитета государственной статистики, вторичный 

анализ эмпирических исследований таких социологических центров, как 

ВЦИОМ, РОМИТ и др., экспертные оценки исследователей, периодическая 

печать, законодательные акты Российской Федерации. 

При написании диссертации интерпретировались материалы, полученные 

в результате социологического опроса жителей Волгограда и Волгоградской 

области, проведенного специалистами ГОУ ВПО «Волгоградский 

государственный университет», Отдела по связям и содействию религиозным 

организациям аппарата Главы Администрации Волгоградской области в рамках 

7 



исследования «Религиозная ситуация Волгоградской области», проведенного с 

участием автора. Исследование проводилось в два этапа в октябре-декабре 2005 

г.. На первом этапе проводился опрос населения в возрасте от 18 лет и старше в 

каждом из 8 региональных округов Волгоградской области (N=800), во всех 

районах Волгограда (N=800) и в г. Волжском . (N=240) С методической точки 

зрения исследование представляет собой массовый опрос населения методом 

личного формализованного интервью. На втором этапе проводился опрос 

экспертов (N=120): ученых, государственных и муниципальных служащих, 

работников учреждений образования и культуры, журналистов, представителей 

религиозных объединений, руководителей хозяйственных структур. В 

исследовании была использована стратифицированная квотно-маршрутная 

модель построения выборочной совокупности. Квотирование проводилось по 

признакам «пол», «возраст», «уровень образования», «район проживания» 

респондента. 

Положения выносимые на защиту: 

1. Институциональный и структурно-функциональный анализ 

образования показывает, что на современном этапе в России складываются 

определенные направления изучения религии в формах религиоведческого 

(светского) и религиозного, в том числе православного, образования в 

государственных и негосударственных учебных заведениях. Существуют 

различные виды и формы освоения знаний о религии, направленные как на 

решение учебно-воспитательных задач светской школы: повышение 

общекультурного уровня подрастающего поколения, улучшение его 

нравственного облика, - так и на решение специфических задач 

негосударственных религиозных учебных заведений различного уровня (от 

детских садов до вузов), которые заключаются в привлечении новых 

последователей в религиозную организацию и подготовке квалифицированных 

кадров для внутрицерковной деятельности. 

2. Принципы государственной политики Российской Федерации в 

области образования определены ее светским характером. Однако 

8 



несовершенство законодательной базы способствует неоднозначному 

пониманию отдельных статей Федеральных законов «Об образовании» и «О 

свободе совести и о религиозных объединениях», создает условия для 

нарушения религиозными организациями положения Конституции РФ о 

светской системе государственного образования в стране. Заметная поддержка 

Русской православной церкви со стороны органов управления привели к 

принятию на себя РПЦ не свойственных ей функций. Следствием этого может 

стать клерикализация отдельных сфер общественной жизни, в том числе 

государственного образования. 

3. Религиозное образование должно осуществляться в 

негосударственных учебных заведениях, а также исключительно в порядке и 

местах, предусмотренных законодательством. Преподавание религиозного 

предмета «Основы православной культуры» (ОПК) в государственной школе в 

качестве обязательного нарушает принцип светскости образования, так как 

сегодня преподают ОПК либо преподаватели школ, прошедшие 

переподготовку на православно ориентированных курсах, либо 

священнослужители. 

4. Для решения проблем полного и многогранного информирования 

населения России о мировых религиях, имеющих богатое историческое 

наследие и культурные традиции, религиоведческое образование является 

наиболее оптимальным, не ущемляющим права граждан на свободу совести, 

направленным на повышение общего культурного уровня населения и 

формирование религиозной толерантности в обществе. 

5. Эмпирические исследования, проведенные в различных регионах 

России, в том числе в Волгоградской области, выявляют тенденцию повышения 

интереса населения изучению религиоведческих дисциплин, позволяющих 

сформировать научное представление о религиях мира, их истории и роли в 

становлении общества. 

6. Целью взаимодействия институтов государственного и 

религиозного образования в Российской Федерации является объединение 

9 



усилий для решения сложных общественных и социально-педагогических задач 

.(укрепление нравственных основ образования и воспитания, формирование 

гражданственности и патриотизма, предотвращение девиантного поведения 

детей и молодежи). В тоже время требуется четкое разделение функций 

государства и РПЦ в деле религиозного просвещения населения в соответствии 

с Конституцией России. 

Научная новизна работы заключается в следующем: 

На основе анализа концептуальных подходов к изучению 

институтов образования выявлены функции института светского (социальной 

мобильности, социального контроля, социальной селекции и др.) и 

религиозного (удовлетворение потребностей духовно-нравственного 

просвещения общества, увеличение числа последователей, подготовка 

священнослужителей) образования в современной России. Обнаружены 

противоречия, возникающие в процессе взаимодействия данных социальных. 

институтов: несовершенство законодательной базы при определении статуса 

религиозных образовательных учреждений, стремление РПЦ осуществлять 

религиозное образование в государственных и муниципальных учебных 

заведениях. 

Выявлены основные проблемы, связанные с преподаванием 

дисциплин, направленных на изучение религии в государственном и 

негосударственном секторах образования: недостаточная нормативная база, 

слабая теоретическая подготовка преподавателей, дефицит учебно-

методических работ. 

Обоснована необходимость преподавания в государственных и 

муниципальных образовательных учреждениях религиоведческих предметов, а 

не религиозных («Основы православной культуры»), связанная с повышенным 

интересом к религии и с реализацией конституционного права каждого 

гражданина на свободу совести. 

На конкретном эмпирическом материале установлено, что знания о 

религии востребованы в обществе: респонденты показали высокую степень 

10 



заинтересованности в изучении религиоведческих предметов, опирающихся на 

достижения науки и учитывающих поликонфессиональность современного 

мира. 

Предложены наиболее оптимальные пути взаимодействия 

институтов светского и религиозного образования, обусловленные 

необходимостью решения значимых социальных проблем современного 

российского общества, таких как укрепление нравственных и гражданско-

патриотических основ российского образования, повышение культурного 

уровня учащихся, профилактика девиантного поведения среди детей и 

подростков. 

Теоретическая и практическая значимость работы. Результаты 

исследования могут быть использованы органами власти и управления в 

качестве теоретической базы для развития политики в сфере образования и 

государственно-конфессиональных отношений, а также в изучении социологии, 

политологии, религиоведения, при разработке учебных программ, 

методических пособий и практикумов по курсам: «Государственно-

конфессиональные отношения в современной России», «Социология 

образования», «Социология религии», «Религиоведение». 

Апробация результатов исследования. Основные положения и выводы 

диссертационного исследования нашли отражение в докладах и выступлениях 

на III Международном конгрессе «Наука, искусство, образование в III 

тысячелетии» (Волгоград, 2004 г.); международной научной конференции 

«Государство и общество: философия, экономика, культура» (г. Москва, 

2005 г.); международной научно-практической конференции «Общественные 

отношения и права человека на юге России: история, современность и 

перспективы» (Волгоград, 2006 г.); всероссийской научной конференции 

«Российские регионы в условиях трансформации современного общества» 

(Волгоград, 2006 г.); областных Краеведческих чтениях (Волгоград, 2002 -

2005 г.); межвузовских конференциях студентов и молодых ученых 

Волгоградской области (2003-2004 гг.). 

11 



Диссертация обсуждена и рекомендована к защите кафедрой социологии 
и политологии Волгоградского государственного университета. 

Основные результаты исследования изложены в 10 работах, общий объем 
которых составил 2,5 п.л. 

Структура диссертации. Диссертационное исследование состоит из 
введения, двух глав (в каждой из которых по три параграфа), заключения, 
списка используемой литературы и приложения. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ 
Во введении обоснована актуальность темы диссертации, выявлена 

степень ее научной разработанности, сформулированы цель и задачи, изложены 
основные положения, выносимые на защиту, определены элементы научной 
новизны, освещена теоретическая и практическая значимость проведенного 
исследования. 
В первой главе - «Теоретико-методологические основания исследования 
институтов светского и религиозного образования» - автор осуществляет 
анализ подходов и принципов к исследованию института образования, 
выявляет особенности светского и религиозного институтов, их 
структурообразующие элементы, социальные механизмы и факторы 
формирования, анализирует нормативно-правовую базу взаимоотношений 
данных институтов в Российской Федерации, систематизирует 
представления о светском, религиозном и религиоведческом образовании,. 

В первом параграфе первой главы «Основные подходы к изучению 
институтов образования» диссертант выявляет особенности структурно-
функционального, институционального, конфликтологического, 
культурологического, педагогического и исторического подходов. 

Общий анализ подходов к изучению проблем образования показывает., 
насколько обширным является круг вопросов, от решения которых зависит 
оценка современных процессов в системе образования и выработка программ 
ее дальнейшего развития. Несмотря на то, что каждый подход предполагает 
изучение той или иной грани интересующей автора проблемы, ее комплексное 

12 



исследование позволяет выявить закономерности развития и 

функционирования институтов государственного и религиозного образования. 

Для настоящей работы наиболее продуктивными являются 

институциональный и структурно-функциональный подходы. В рамках 

институционального подхода проанализированы динамика и социокультурное 

содержание института образования. Это позволило провести компаративный 

анализ образовательных институтов внутри отдельного общества и между 

разными обществами, раскрыть их универсальные характеристики и положение 

в социальной организации общества. Диссертантом были определены функции 

различных образовательных институтов, их связь с социально-экономическими 

процессами в обществе; определено место светского и религиозного 

образования в современном российском обществе. 

Не менее важным является и культурологический подход, позволяющий 

выявить культурные факторы развития отношений школы и церкви. Данный 

подход предполагает изучение религии как культурообразующего феномена и 

дает возможность проследить то влияние, которое оказывает религия на 

процесс формирования института образования. Опираясь на 

конфликтологический подход, автор обнаруживает и объясняет противоречия, 

возникающие как внутри института образования, так и между его субъектами; 

выявляет возможные области разногласий между институтами светского и 

религиозного образования. 

Исторический и педагогический подходы позволяют проанализировать 

современное состояние и прогнозировать возможные пути диалога между 

институтами светского и религиозного образования. В рамках исторического 

подхода рассмотрена динамика системы образования, а также 

проанализировано взаимодействие в этом процессе общих исторических 

закономерностей и конкретных исторических обстоятельств. Исторический 

метод продуктивен для понимания современного состояния образования, 

осмысления исторических фактов и интерпретации образования как 

исторического, а не временного явления, возникшего на определенном этапе 

13 



развития общества. В рамках педагогического подхода диссертант 

рассматривает содержание понятия образования, выявляет социальные роли 

учащихся и учителей в процессе образования. 

Все перечисленные подходы дают методологический инструмент 

прогнозирования будущего развития государственного и религиозного 

образования как социальных институтов, особенностей их взаимодействия. 

Во втором параграфе первой главы «Институты светского и 

религиозного образования: понятие, особенности, функции» автор уточняет 

такие понятия, как «социальный институт государственного образования» и 

«социальный институт религиозного образования», что позволяет выделить 

наиболее существенные характеристики институтов образования в современной 

России. Для определения сущности государственного (светского) и 

религиозного (православного) образования уточнялись такие понятия как 

«институт образования», «светское», «религиозное» и «религиоведческое» 

образование. 

В научной литературе существуют несколько подходов, на основании 

которых дается та или иная интерпретация понятия «институт образования». В 

настоящем исследовании под социальным институтом понимается 

организованная система связей и социальных норм, объединяющая 

значительные'общественные ценности; исторически сложившаяся устойчивая 

форма совместной деятельности людей по воспитанию, обучению и передаче 

ценностей определенной культуры. 

Существуют различные точки зрения на определение понятия 

«светский». В одних случаях под ним понимается «нейтральный» или даже 

атеистический характер отношения государства и его институтов к религии. В 

других «светский» трактуется как синоним понятия «неклерикальный», 

независимый от церкви. В настоящем исследовании под «светским» 

понимается конфессионально нейтральное образование, не рассматривающее 

никакую религию или мировоззренческую систему в качестве официальной 

идеологии. Под институтом светского образования подразумевается система 

14 



связей и социальных норм, объединяющая значительные общественные 

ценности, передаваемые в процессе обучения и воспитания в интересах 

человека, общества, государства в структуре государственных и 

муниципальных учебных заведений. 

Под религиозным образованием автор понимает деятельность по 

трансляции религиозных доктрин, опыта, чувств, способов культовой 

практики, осуществляемую профессионально подготовленными лицами 

(священниками, религиозными педагогами и т.д.), а также систему по 

подготовке педагогических кадров для самой системы конфессионального 

образования. Институт религиозного образования - определенная система 

связей и религиозных норм, исторически сложившаяся форма обучения и 

воспитания, осуществляемая в интересах личности, семьи, религиозного 

объединения, общества и государства на мировоззренческой основе 

конкретного вероисповедания; определенная организация общественной 

деятельности и социальных отношений, осуществляемая посредством 

взаимосогласованной системы целесообразно ориентированных стандартов 

поведения, норм и ценностей. 

Под религиоведческим понимается образование, основанное на изучении 

религии как исторического и социокультурного феномена. Религиоведческое 

образование включает в себя широкий комплекс дисциплин, рассматривающих 

религию в историческом, философском, социологическом, психологическом и 

культурологическом аспектах. 

Религиозное и религиоведческое образование различаются по ряду 

параметров: по целям, по содержанию, по субъектам ответственности, по 

субъектам исполнения. В отличие от религиозного образования, направленного 

на внедрение религиозной веры в сознание обучающихся, конфессиональное 

самоопределение и обучение догмам и обрядам определенной конфессии, 

религиоведческое образование способствует получению учащимися научных 

знаний о религии как социальном и культурном явлении, ее месте в духовной 

жизни общества, в истории конкретных народов. Целью религиоведческого 

15 



образования является формирование всесторонне развитой личности, 

обладающей высоким культурным потенциалом и широтой кругозора. В 

рамках религиоведческого образования происходит приобщение к религиозной 

культуре (культуре религий и религиозных объединений) как части 

национального и мирового культурного наследия. 

В третьем параграфе первой главы «Конституционно-правовые 

основы функционирования образовательных систем в России» проведен 

анализ законодательной базы в рамках исследуемой сферы, выявлены 

основные нормы, регулирующие деятельность институтов образования в 

России. 

Каждый гражданин Российской Федерации имеет право на получение 

соответствующего религиозного образования по своему желанию на 

добровольной основе. Данное право закреплено как рядом международных 

нормативных актов, признанных Россией, так и Конституцией Российской 

Федерации. Являясь составным элементом права на свободу совести, право на 

религиозное образование осуществляется с соблюдением тех ограничений, 

которые установлены в отношении самого права на свободу совести. Многие 

из них связаны с тем, что Россия является светским государством. 

Государственное образование является светским и не предусматривает 

обучение и воспитание граждан в рамках какого-либо религиозного или 

атеистического мировоззрения. В рамках государственного (светского) 

образования не запрещается преподавание знаний о религии как 

социокультурном и историческом феномене. Формы взаимодействия 

институтов государственного (светского) и религиозного, в том числе 

православного, образования регулируются Конституцией и законами 

Российской Федерации, Указами Президента России, а так же нормативными 

актами.субъектов Российской Федерации. 

, Осуществление религиозного образования возможно в любых формах, 

предусмотренных для образования вообще, а именно в форме семейного 

образования , и экстерната, в форме обучения и воспитания в 

16 



негосударственных образовательных учреждениях. Кроме того, религиозное 

образование может осуществляться непосредственно в религиозных 

организациях в форме обучения религии и религиозного воспитания своих 

последователей. Религиозное образование способствует осуществлению 

религиозного просвещения, причем не только в рамках собственных 

конфессиональных групп и соответствующих образовательных учреждений, но 

и посредством сотрудничества со светскими образовательными учреждениями. 

В то же время необходимо отметить, что недостаточно последовательная 

политика в области образования приводит к неоднозначному трактованию 

места и роли Русской православной церкви в светской школе. Ряд приказов и 

инструктивных писем, регулирующих образовательную деятельность 

религиозных организаций (например, преподавание «Основ православной 

культуры») в светской школе, вызвали широкую дискуссию в научной и 

образовательной среде. Ряд исследователей рассматривают преподавание ОПК 

в государственных и муниципальных образовательных учреждениях как 

нарушение принципа светскости образования. Другие ученые полагают, что 

преподавание религиозных предметов на факультативной основе не нарушает 

конституционных прав граждан России и не противоречит действующему 

законодательству. Бесспорно, что религиозные организации в соответствие с 

принятым Федеральным законом «О свободе совести и о религиозных 

объединениях» имеют право организовывать негосударственные 

образовательные учреждения любого типа и направления, где все желающие 

смогут получить воспитание и образование в соответствие со своей 

религиозной ориентацией. По мнению автора диссертации, в государственном 

образовательном секторе необходимо сохранить принцип светскости, заменив 

религиозные предметы на религиоведческие. 

Во второй главе «Светское и религиозное образование: тенденции 

развития и перспективы диалога» автор анализирует формы православного 

образования в современной России, система взаимоотношений институтов 

светского и православного образования. 

17 



В первом параграфе второй главы «Возрождение институтов 

религиозного образования в современной России» диссертантом 

исследуются тенденции развития института православного образования в 

современной России. На примере образовательной системы Русской 

православной церкви выделяются несколько видов религиозного образования, 

отличающиеся по функциям и структуре: 

1. Религиозное образование в государственных и муниципальных 

образовательных учреждениях. В них преподавание предметов религиозного 

содержания может осуществляться на всех уровнях образовании и воспитания 

от детских садов до вузов (например, в муниципальном детском саду, по 

желанию родителей, организуют православные группы, в школе преподают 

«Основы православной культуры», в вузах вводят специальность «теология»). 

Особенностью данного вида религиозного образования является то, что в 

государственных и муниципальных образовательных учреждениях оно 

возможно только на основе факультатива, по желанию ребенка и с согласия его 

родителей. 

2. Религиозное образование в негосударственных образовательных 

учреждениях, которые в своей деятельности должны соблюдать принятые в 

России правовые нормы. В таких учебно-воспитательных заведениях по 

желанию руководителей, родителей и с согласия детей воспитание и обучение 

религии может осуществляться в традициях того или иного вероисповедания не 

только на факультативной основе, но и в обязательном порядке. В таких 

случаях образовательные учреждения могут получать финансовую или иную 

помощь непосредственно от религиозной организации. В негосударственном 

учебно-воспитательном секторе религиозные организации более свободны в 

организации образовательного процесса от государственного управления. 

Вместе с тем, государство вправе устанавливать определенные требования к 

ним в соответствии с Федеральным законом «Об образовании» и другими 

законодательными и нормативными документами. Такие учебные заведения 

могут заниматься одновременно подготовкой служителей культа и 

18 



предоставлять наряду с религиозным светское образование, соблюдая все 

стандарты, установленные для образовательных заведений государством. 

3. Религиозное образование в религиозных учебно-воспитательных 

учреждениях. Наиболее приемлемая форма религиозного образования в 

условиях многоконфессионального российского общества, не противоречащая 

существующему принципу светскости государства и государственного 

образования. В таких учебных заведениях, как правило, образование ведется с 

мировоззренческих позиций определенного вероисповедания. Финансирование 

и разработка учебных программ производятся за счет и в интересах 

конкретного религиозного объединения. 

Структурный анализ института православного образования позволил 

выявить основные типы религиозного православного образования, 

существующие в настоящее время в России: профессиональное религиозное 

(духовное) образование в духовных училищах, семинариях, институтах, 

академиях и т.п.; церковно-приходское образование - обучение религии, 

приобщение к религиозной культуре и религиозной организации детей в 

воскресных школах и курсах при церковных приходах и других организациях; 

катехизация детей и взрослых (подготовка к воцерковлению - приобщению к 

религиозной организации, и миссионерской деятельности). 

Одним из признаков принадлежности образовательной деятельности по 

изучению религии к области религиозного образования является 

взаимодействие с соответствующей религиозной организацией. Если такое 

взаимодействие установлено и зафиксировано в нормативно-правовых 

документах, то изучение религии в любом образовательном учреждении, в том 

числе в государственном и муниципальном, можно считать формой 

религиозного образования. 

Следует отметить тот факт, что государство может осуществлять свои 

регулятивные полномочия и влиять на развитие института православного 

образования путем выдачи разрешений или лицензий на открытие учебных 

заведений и ведение образовательной деятельности. 

19 



Во втором параграфе второй главы «Общественное сознание о 

перспективах развития светских и религиозных форм образования» 

проведен анализ факторов, влияющих на выбор респондентами 

вероисповедания и отношение жителей Волгоградской области к перспективе 

преподавания предметов, направленных на изучение религии в светской школе. 

Исследование, проведенное в Волгоградской области, подтверждает, что в 

обществе действительно существует интерес к получению знаний о религии. 

Среди факторов, влияющих на выбор вероисповедания респондентов, 

первое место занимает семья (64%); именно авторитет ближайших 

родственников формирует первые мировоззренческие ориентиры учащихся, 

При ответе на вопрос «Что повлияло на Ваш выбор вероисповедания» 

респонденты в 73% ответов называли «родителей и предков, которые 

придерживались этого же вероисповедания». Как показало исследование, 

только 7% жителей г. Волгограда и г. Волжского в тяжелый момент жизни 

нашли поддержку в религии, которую они исповедуют, что и определило их 

выбор.' Лишь 9% респондентов отметили, что вероисповедание, к которому они 

принадлежат, отражает их взгляд на жизнь. Таким образом, большинство 

респондентов Волгоградской области имеют собственное представление о 

религии (как мировоззрении или как типе культуры), сформированное, как 

правило, в результате воспитания в семье. 

Несмотря на тот факт, что в школе впервые получили представление о 

религии незначительное количество опрошенных (3,7%), большинство 

респондентов Волгоградской области (75%) одобряют преподавание предметов., 

рассказывающих о религии в государственной и муниципальной школе нг 

факультативной основе. За получение знаний о религии в школе высказались 

80% людей, считающих себя верующими, и более 40% неверующих. 

Религиозная еамоидентификация населения незначительно влияет позицию 

респондентов в вопросе получения знании о религии в государственных 

учебных заведениях. Большинство респондентов мусульман полагают, что 

школа не должна затрагивать вопросы религии - 44%; а около 45% жителей 

20 



области, идентифицирующих себя как христиане и православные, предпочли 

бы факультатив по вопросам религии . 

Проведенное исследование показало, что современное российское 

общество нуждается в научном объяснении такого явления, как религия. Для 

большинства респондентов вероисповедание является скорее культурной 

традицией, передающейся от поколения к поколению. Полученные 

эмпирические данные свидетельствуют о необходимости создания условий для 

получения каждым желающим соответствующих знаний о религии, 

опирающихся на достижения науки. С одной стороны, такое образование 

позволит реализовать в школе принцип свободы совести. На уроках по 

религиоведению могут присутствовать, не чувствуя себя ущемленными, 

учащиеся всех вероисповеданий, которым может быть полезно и интересно 

узнать о других мировых религиях. С другой стороны, такое образование не 

ставит целью привлечение в религиозные организации учащихся, не влияет на 

их мировоззренческий выбор, и, следовательно, полностью соответствует 

принципу светского образования. 

В третьем параграфе второй главы «Пути и области взаимодействия 

образовательных институтов государства и церкви в современной России» 

анализируются основные направления и сферы взаимодействия институтов 

светского и религиозного образования, которые направлены на решение 

общественных и социально-значимых проблем. Выделяются несколько 

приоритетных направлений такого сотрудничества. Во-первых, улучшение 

нравственного состояния общества. Основным звеном в системе нравственного 

воспитания, наряду с семьей, является школа. Современный процесс обучения 

направлен на то, чтобы школьники не только усваивали определенную сумму 

знаний, но и овладевали умением самостоятельно ориентироваться в 

стремительном потоке научной и политической информации. В целом задачей 

школы является формирование морального отношения к ценностям, 

стремления к справедливости и демократии, любви и преданности родине, 

нетерпимости к национальной и расовой розни, трудолюбия, уважительного 

21 



отношения к людям и чувства собственного достоинства, гуманизма и т.д. И та 

сумма знаний о культуре России, вере предков, о нравственных ценностях 

поколений, которые поддерживались РПЦ, могут быть использованы школой в 

процессе воспитания нравственной личности. 

Во-вторых, сотрудничество институтов светского и религиозного 

образования в гражданском и патриотическом воспитании. Идеи 

гражданственности и патриотизма использовались православной церковью для 

поднятия духа народа и национального самосознания во время тяжелых 

испытаний. Педагогические основы патриотического воспитания начали 

складываться в середине XVIII века и тесно соприкасались с религиозной 

традицией. Православная церковь в современной сложной социально-

политической обстановке стремится к возрождению традиций патриотического 

воспитания, укреплению духовного и государственного единения России. 

В-третьих, решение ряда социальных проблем. В рамках данного 

направления сотрудничества организовываются патронажные курсы и 

профессиональная подготовка братьев и сестер милосердия при светских и 

православных медицинских училищах. Как показывает практика, многие 

тяжело больные, чтобы победить болезнь, обращаются к вере, и присутствие 

сестер милосердия помогает людям, чье физическое состояние на протяжении 

долгого времени не улучшается, избавиться от депрессии. Однако следует 

уточнить, что религиозная практика не заменяет медикаментозное лечение. 

Хотя многие больные и приходят к религии, ни одно из исследований не 

показало, что люди, которые стали религиозными только ради выздоровления, 

добились в этом успеха. Развитие религиозного медицинского образования 

имеет ряд положительных моментов. Подобные социальные услуги достаточно 

востребованы в современном российском обществе, так как они значительно 

дешевле услуг, предоставляемых государственными медицинскими 

учреждениями и частными медицинскими работниками. Кроме того, 

православные сестры оказывают также психологическую помощь больным. На 

сегодняшний день подобные курсы работают во многих городах России, в том 

22 



числе в Волгограде, что свидетельствует, во-первых, о востребованности 

православных медицинских сестер; во-вторых, о возрождении системы 

православного медицинского образования в нашей стране. 

Таким образом, точки соприкосновения общества, государства и церкви в 

вопросах образования могут быть найдены, если исходить из интересов 

молодого человека и общества в целом. 

В заключении подводятся итоги диссертационного исследования, 

обобщаются его основные результаты, рассматриваются возможные 

направления дальнейшего изучения проблемы, делаются выводы и 

предложения. По мнению автора диссертации, необходимо совершенствование 

законодательной базы в образовательной сфере с учетом современных 

тенденций к возрождению религиозного образования. Дальнейшие 

исследования общественного мнения о перспективах диалога светских и 

религиозных образовательных институтов будут способствовать выработке 

эффективной политики в области образования. 

Основные положения диссертации отражены в следующих 

публикациях: 
1. Нестерова, А.Г., Беликова Е.О. Барышникова И.В. Социально-

демографические различия в характере современной религиозности (по материалам 
социологического исследования в Волгоградской области) [Текст] / И.В. Барышникова, 
Е.О. Беликова, А.Г. Нестерова // Личность. Культура. Общество., Под ред.: М.Ю. Резника -
2007.-№2.(0,6/0,2п.л.) 

2. Нестерова, А.Г., Беликова, Е.О. Социально-демографические различия в 
характеристике современной религиозности (по материалам социологического исследования 
в Волгоградской области) [Электрон, ресурс] / Е.О.Беликова, А.Г.Нестерова / ' МИТС -
НАУКА: международный научный вестник: сетевое электронное научное издание. - Ростов-
на-Дону : РГУ, 2006. - № 4. - Идеи, номер 0420600032/0128. (0,5 / 0,25 п.л.) 

3. Нестерова, А.Г. Православное образование в поликонфессиональном 
пространстве [Текст] / А.Г.Нестерова // Общественные отношения и права человека на юге 
России: история, современность и перспективы: Материалы Международной научно-
практической конференции / Редкол.: О.В. Ишпаков [и др.] - Волгоград : Волгоградское 
научное издательство, 2006. (0,45 п.л.) 

23 



4. Нестерова, А.Г. Некоторые аспекты деятельности Русской православной 
церкви в Волгоградской области: традиции и современность [Текст] / А.Г.Нестерова // 
Вопросы краеведения: Материалы XV и XVI краеведческих чтений / Под. ред. И.О. 
Тюменцева - Волгоград : Изд-во «Панорама», 2005. - Вып. 9. (0,2 П.л.) 

5. Нестерова, А.Г. Светское и религиозное образование: проблемы 
взаимодействия [Текст] / А.Г.Нестерова // Тезисы докладов I Всероссийской научной 
конференции «Сорокинские чтения - 2004 : Российское общество и вызовы глобализации» / 
Ред. совет: В.И.Добренькое [и др.] - М.: Альфа - М, 2005 - Т. 4. (0,2 п.л.) 

6. Нестерова, А.Г. Образование в поликонфессионалъном обществе: проблемы 
светского и религиозного» [Текст] / А.Г.Нестерова // Государство и общество: философия, 
экономика, культура: Доклады и выступления / Под. ред. А.В. Бузгалина, А.И.Колганова -
М.: ЛЕНАНД, 2005. (0,45 п.л.) 

7. Нестерова, А.Г. Формирование мировоззрения в молодежной среде: проблемы 
и тенденции [Текст] / А.Г.Нестерова // Творчество молодых региону : итоги и перспективы : 
тез. докладов I межвузовской конф. студентов, аспирантов и молодых ученых (г. Волгоград, 
24 апреля 2005 г.) / ВолГУ, СМУ, СНО; Отв. ред. О.И. Сгибнева [и др.]- Волгоград : Изд-во 
ВолГУ, 2005. (0,2 п.л.) 

8. Нестерова А.Г. Религиозное образование в России: конституционно-правовые 
основы [Текст] / А.Г.Нестерова // Материалы научной сессии (г. Волгоград. 18-24 апреля 
2005 г.) / Отв. ред. Н.В. Омельченко [и др.]- Волгоград : , 2005. - Вып. 2. Философские и 
социальные науки. (0,2 п.л.) 

9. Нестерова, А.Г. Нравственное воспитание в школе: традиции и современные 
тенденции [Текст] / А.Г.Нестерова // III Международный научный конгресс «Наука, 
искусство, образование в III тысячелетии» (г. Волгоград, 7-8 апреля 2004 г.) : В 2 т. Т.2 / 
Комитет по культуре Администрации Волгоградской области; Отв. ред. А.Н. Бугреев -
Волгоград :Изд-во ВолГУ, 2004. (0,2 п.л.) 

10. Нестерова, А.Г. Религиозное образование в светской школе: проблемы и 
противоречия [Текст] / А.Г.Нестерова // VIII межвузовская конференция студентов и 
молодых ученых г. Волгограда и Волгоградской области, (г. Волгоград, 11-14 ноября 2003 г.) 
: Тезисы докладов / Отв. ред. О.И. Сгибнева - Волгоград : Изд-во ВолГУ, 2004. - Вып. 3: 
Филосовские науки и культурология. Исторические науки. (0,2 п.л.) 

24 



Подписано в печать 11.01 2007 г. Формат 60x84/16. 
Бумага офсетная. Гарнитура Тайме. Усл. печ. л. 1,1. 

Тираж 120 экз. Заказ 7. 

Издательство Волгоградского государственного университета. 
400062, г. Волгоград, просп. Университетский, 100. 



w 

Нестерова Анна Геннадиевна 

ВЗАИМОДЕЙСТВИЕ ИНСТИТУТОВ СВЕТСКОГО И 
РЕЛИГИОЗНОГО ОБРАЗОВАНИЯ В СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ (ОПЫТ 

СОЦИОЛОГИЧЕСКОГО АНАЛИЗА) 

А В Т О Р Е Ф Е Р А Т 
на соискание ученой степени 

кандидата социологических наук 


