
На правах рукописи 

ДЮКОВА Сабина Валерьевна 

ДУХОВНЫЕ ЦЕННОСТИ СУБКУЛЬТУРЫ 
ТЯЖЕЛОБОЛЬНЫХ 

22.00.06 - социология культуры 

Автореферат диссертации на соискание ученой степени 
кандидата социологических наук 

2 (іЮН 2011 

Тамбов-2011 



Диссертация выполнена на кафедре теоретической и прикладной 
социологии ГОУВПО «Тамбовский государственный 

университет имени Г.Р. Державина» 

Научный руководитель: Доктор социологических наук, 
профессор Федоров Игорь Алексеевич 

Официальные оппоненты: Доктор социологических наук, 
профессор Тарский Юрий Иванович 

Доцент, кандидат социологических наук 
Запорожченко Ольга Анатольевна 

Ведущая организация: Саратовский государственный 
университет им. Н.Г. Чернышевского 

Защита состоится «16» июня 2011 г. в 14 часов на заседании 
совета по защите докторских и кандидатских диссертаций 
Д.212.261.06 в Тамбовском государственном университете име­
ни Г.Р. Державина по адресу: 392000, г. Тамбов, ул. Советская, 
181 «И», зал заседаний диссертационных советов. 

С диссертацией можно ознакомиться в библиотеке Тамбов­
ского государственного университета имени Г.Р. Державина. 

Автореферат диссертации размещен на официальном сайте 
Тамбовского государственного университета имени Г.Р. Держа­
вина (http://tsu.tmb.ru/aspir/dis) «12» мая 2011 г. 

Автореферат разослан «12» мая 2011 г. 

Ученый секретарь 
диссертационного совета 
кандидат философских наук, 
профессор Семина B.C. 

$щ 

http://tsu.tmb.ru/aspir/dis


ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 

Актуальность исследования. Духовные ценности тяжело­
больных людей редко исследуются социумом, хотя в истории че­
ловечества одной из наиболее стабильных и очевидных характе­
ристик степени цивилизованности было гуманное отношение к 
безнадежно больным людям, посильная помощь им и их окруже­
нию, что, в конечном счете, и составляет основной социальный 
заказ на гуманитарные исследования в этой области. 

Такой заказ, впрочем, никогда не был достаточно ясно обо­
значен, вследствие чего проблематика ценностей и духовной 
культуры тяжелобольных не была акцентирована в истории гу­
манитарной науки. 

Целый ряд причин, однако, делает их достаточно актуальны­
ми. Выделим лишь наиболее очевидные из них: 

• традиционная практика изучения социального статуса, 
душевного состояния и психологии тяжелобольных, включая все 
более обширную социопсиходиагностику; 

• накопление соответствующих эмпирических социологи­
ческих данных, тем более что такая генеральная совокупность 
просто очень удобна для применения ряда неклассических со­
циологических методов; 

• высокие, а иногда и рекордные темпы роста ряда тяжелых 
заболеваний (в том числе психических) прямо стимулируют и 
социологическое изучение новых страт больных людей, учиты­
вая, что в нее входят люди разного имущественного положения, с 
разными привычками и ценностями; 

• обостряет актуальность избранной проблематики и мощ­
ная западная традиция хосписов, только оформляющаяся в нашей 
стране, как и деятельность центров милосердия, исторически бо­
лее привычных для России; 

• до известной степени актуальность определяется гумани­
тарными исследованиями субкультур, интерес к которым всегда 
был достаточно высок, как и их роль в современной обществен­
ной жизни. 

Кроме того, отметим постоянный, со времен Э. Дюркгейма, 
увеличивающийся интерес к проблематике ценностей тяжело-

3 



больных в классической социологии, танатологии, социологии, 
суицидологии и философском экзистенциализме. 

Все это позволяет считать фокусную для данной работы про­
блематику достаточно актуальной и перспективной. 

Степень научной разработанности проблемы. Разработка 
проблематики духовных ценностей тяжелобольных людей велась 
в гуманитарной науке давно, хотя и лишь по нескольким направ­
лениям и достаточно фрагментарно. Таких фокусов историко-
методологических исследований было несколько, но большинст­
во из них находились на пересечении гуманитарной науки и ме­
дицины. 

Первый из таких фокусов связан с историей социальной по­
литики по отношению к тяжелобольным в различных обществах. 

Например, в классической этнографии не раз отмечались 
противоположные парадигмы отношения к тяжелобольным лю­
дям в архаичных обществах: от веры в то, что болезни (по край­
ней мере, некоторые: эпилепсия, психические болезни) есть ука­
зание на некоторое «внимание богов» к этим людям, до стремле­
ния их отселить или даже уничтожить. Такие тенденции отмеча­
лись еще Н. Миклухо-Маклаем, К. Леви-Строссом, К. Морганом 
и др., служили поводом для ряда произведений искусства (на­
пример, в кинопритче «Легенда о Нарайяме»). 

Они прослеживаются и в античности. Еще в Риме считалось 
совершенно естественным и соответствующим древним традици­
ям и ценностям отвозить больных и пожилых рабов на остров 
Эскулапа, где они предоставлялись самим себе. При этом тяже­
лые болезни цезарей и императоров скрывались далеко не всегда, 
некоторые из них были едва ли не престижны. Вместе с тем сама 
идея милосердия и равенства перед смертью не была особенно 
распространена. Более того, история античности полна примеров, 
когда правитель дает подчиненному право на добровольный уход 
из жизни (скажем, самоубийство Л. Сенеки), но нет самой идеи 
эвтаназии, даже в творческом наследии Гиппократа. 

Идеи экзистенциального, эгалитарного равенства всех тяже­
лобольных возникают лишь в эпоху раннего христианства, при 
становлении средневековой цивилизации. В раннехристианской 
традиции много конкретных примеров «выходов в мир» членов 
религиозных общин для помощи тяжелобольным при эпидемиях 

4 



чумы, оспы, холеры, что, по тем временам, было настоящим под­
вигом; к сожалению, просто нет данных, как именно при этом 
(как и при христианском причастии) учитывались духовные цен­
ности больных. Монастыри и монашеские ордена (например, 
францисканцы в Западной Европе или священнослужители Кие-
во-Печерской лавры в Киевской Руси), особенно масштабно за­
нимавшиеся помощью тяжелобольным, пользовались заслужен­
ным уважением населения; не случайно фольклорная русская 
традиция полна сюжетов о чудесном исцелении тяжелобольного 
(например, исцеление Ильи Муромца старцами), как и канониче­
ские Евангелие («воскрешение Христом Лазаря»). 

Кроме того, в средневековой истории и истории Нового вре­
мени появляются первые врачи-новаторы (Парацельс, Авраам, 
врач Александра Невского и др.), которые прямо связывали изле­
чение и утешение тяжелобольного человека с учетом его духов­
ного мира. 

В это время появляются и первые опыты относительно ста­
бильно действующих «центров милосердия», в работе которых 
сочетались религиозные и светские мотивы. Чаще они были свя­
заны с именами «добрых жен и подруг правителей» (Анастасии, 
жены И. Грозного, Софьи Палеолог, жены Ивана Третьего, мно­
гих жен царей династии Романовых и др.). В Новое время появ­
ляются и первые официальные лечебницы и приюты для тяжело­
больных, дома престарелых, частные клиники. В целом такая 
практика сохранилась до сих пор. Анализ соответствующих до­
кументов, регламентирующих деятельность подсистем здраво­
охранения, ориентированных на обслуживание тяжелобольных, 
позволяет выделить некоторые дирекции и, соответственно, мак-
росоциальные ценности, выступающие своеобразными, пользу­
ясь термином Г. Меррея, «прессорами», при возникновении цен­
ностей собственно тяжелобольных людей: обеспечение бесплат­
ными и льготными лекарствами; льготная и бесплатная госпита­
лизация, амбулаторное и санаторное лечение; установление ин­
валидности с соответствующими пособиями и выплатами; по­
мощь в осуществлении конституционных прав, за исключением 
случаев полной недееспособности; обеспечение, в установленном 
порядке, помощью со стороны социальных работников. 

5 



Такие нормативные ценности отражены в законодательстве 
всех без исключения развитых стран. Однако, по представлениям 
автора, духовные ценности тяжелобольных совершенно не копи­
руют макросоциальные; последние выступают для них лишь об­
щим детерминирующим фоном. 

Еще одним и сравнительно самостоятельным фокусом исто­
рического исследования была история собственно хосписов, сама 
идея которых выходит за пределы описываемых выше традици­
онных общецивилизационных ценностей, поскольку хосписы и 
задумывались именно как органы не только медицинской, но и 
духовной поддержки тяжелобольных людей. История хосписов 
подробно описывается в работе, - ведь еще в XVIII в. многие 
врачи придерживались обычая не лечить безнадежных больных, 
и лишь один из самых известных врачей первой трети XIX в. 
(а также редактор главного медицинского журнала Германии того 
времени) X. Гуфеланд осуждал в 1806 г. врачей, относящихся с 
презрением к умирающим больным, и призывал не покидать по­
следних до самой смерти, чтобы, по крайней мере, облегчать их 
страдания. 

Еще одним фокусом исторического исследования был вопрос 
о природе человеческих ценностей. Такой вопрос, в отличие от 
предшествующего, всегда был одним из наиболее разработанных, 
демонстрируя десятки самых различных интеллектуальных пози­
ций. Приведем поэтому лишь те из них, которые прямо повлияли 
на формирование авторской модели. Собственно термин «цен­
ность» впервые появился, видимо, у И. Канта, который противо­
поставил сферу нравственности (свободы) сфере природы (необ­
ходимости), В. Виндельбанд, например, рассматривал ценность 
как норму. М. Шелер выдвинул особую гипотезу так называемой 
«материальной этики ценностей». 

Обоснование бытия ценностей по пути утверждения их над­
личностного характера сделал персоналитический онтологизм, 
который развивался не только в рамках персонализма, но и в фи­
лософии неотомизма (Ж. Маритен. Э. Жильсон, Ж. Леклерк и др.), 
в рамках которого акцентируется религиозный вариант гегельян­
ской трактовки ценностей. Впрочем, своеобразной основой ее 
может служить и известная «философия «Общего дела» Н. Федо­
рова. Он попробовал ввести особый элемент в структуру ценно-

6 



стей - субстанцию «Общего дела». Другим вариантом решения 
проблемы ценностей был натуралистический психологизм. 
Г. Спенсер ввел собственный термин «ценность», вкладывая в 
него довольно специфический смысл, источник ценностей опи­
сывался через биопсихологическую интерпретацию потребностей 
и ценностей человека. Это направление развивали Р. Перри, 
Дж. Дьюи, И. Льюис и др. Именно в рамках этого подхода впер­
вые здоровье человека стало выделяться как высшая ценность. 
Советские исследователи А. Г. Здравомыслов и В. А. Ядов боль­
шой акцент делали именно на психологическое содержание цен­
ностной ориентации личности, анализируя ее отношение к труду; 
в постмодернизме акцент чаще делается на духовных сторонах 
физических заболеваний (Ж. Деррида, Ж. Делез, Ф. Гваттари, 
Ф. Джеймисон, О. фон Больнов и др.), в собственно социопсихо-
диагностике - связь заболевания с типом личности и даже с ти­
пом телосложения (типология Шелдона-Кречмера, Кеттолы 
и др.), важна и своеобразная палитра экзистенциальных тракто­
вок природы ценностей, которые выражают не просто отношение 
к объектам, но сложнейшую диалектику самого духовного мира 
человека (Ж.-П. Сартр, А. Камю, К. Ясперс, М. Бахтин). 

Наконец, дополнительным фокусом историко-компара-
тивного исследования в работе был вопрос о сущности и морфе­
мах субкультур, в котором автор принимает базовой интеллекту­
альную позицию Т. В. Курчашовой, основанную на отождествле­
нии субкультур с качественно особыми социальными общностя­
ми с высокой долей девиативного поведения. В связи с этим от­
метим довольно масштабную картину гуманитарных исследова­
ний в этой области, данную в известных работах M. M. Бахтина, 
B. Виндельбанда, Э. Гуссерля, А. Тойнби, С. Л. Франка, 
Э. Фромма, Ф. Энгельса, К. Леви-Стросса, Л. Г. Моргана, Э. Тей­
лора, Г. Адорно, М. Вебера, Э. Дюркгейма, Л. Козера, Р. Мерто-
на, Г. Маркузе, М. Харкхаймера, Ю. Хабермаса, Ф. Ницше, 
3. Фрейда; в работах Г. М. Андреевой, А. О. Бороноева, 
C. Н. Иконниковой, М. С. Когана, В. Т. Лисовского, В. М. Ме-
жуева, А. В. Петровского, В. А. Ядова и др. 

Таким образом, разработку проблемы природы ценностей в 
гуманитарной науке можно считать весьма богатой по идейному 

7 



и эмпирическому материалу, но, к сожалению, не в области изу­
чения ценностей тяжелобольных. 

Целью работы было формирование научно корректной мо­
дели духовных ценностей тяжелобольных людей. 

Задачами исследования были: 
• проведение компаративного исследования первоисточни­

ков с целью обоснования интеллектуального выбора базовых 
концепций; 

• обоснование авторской позиции по базовой проблематике 
духовных ценностей тяжелобольных; 

• подготовка инструментария и проведение полевых социо­
логических исследований; 

• верификация стартовой гипотезы исследования. 
Объектом исследования в работе является жизнь 

тяжелобольных людей во всем богатстве ее проявлений. 
Предметом исследования выступали закономерности и 

субкультурные тенденции бытия духовных ценностей 
тяжелобольных. 

Базовой гипотезой работы выступало предположение о том, 
что системообразующим началом духовных ценностей тяжело­
больных людей являются неизбежно актуализирующиеся в по­
граничных ситуациях танатологические основы личности. В ре­
зультате проведенных научно-исследовательских работ гипотеза 
подтвердилась лишь отчасти. Действительно, актуализирующие­
ся танатологические основы личности вовсе не так сильно ведут 
к эскапизму и десоциализации, во всяком случае, они позволяют 
создать признаки особой субкультуры тяжелобольных. 

Методологической основой работы выступали: классиче­
ские модели ценностей Б. Спинозы, Э. Дюркгейма, А. Леонтьева, 
Ф. Василюка; экзистенциальные модели пограничных жизненных 
ситуаций Ж.-П. Сартра, А. Камю, М. Хайдеггера; идеи Т. Пар-
сонса о структуре групповых ожиданий; модель природы суб­
культур Т.В. Курчашовой. 

В целом методологические интеллектуальные ориентиры 
автора связаны с концепциями естественно-исторического 
подхода к изучению социальных явлений и деятельностным 
подходом в советской социологии и психологии. 

8 



Научная новизна работы выражена в: 
• уточнении теоретической модели природы и динамики 

духовных ценностей в пограничных ситуациях; духовные ценно­
сти тяжелобольных людей не являются чисто адаптационными, 
они содержат яркий рефлексивный аспект; 

• выявлении специфики трансформации духовных ценно­
стей тяжелобольных, что проявляется в знании неизлечимости 
своей болезни, что лишает картины личного будущего аттрактив­
ное™. Их духовные ценности основаны либо на виртуализации 
аттрактивных объектов (например, обретение веры в загробный мир 
и спасение души), либо на резком возрастании роли рефлексии, ко­
гда привлекательным становится сам процесс размышления; 

• описании локуса контроля духовных ценностей тяжело­
больных. Он находится на пересечении экзистенциальных и со­
циальных компонентов, где границами являются рациональные 
мотивы в экзистенциальных ценностях и экзистенциальные - в 
рациональных; 

• формировании банка эмпирических данных о духовных 
ценностях тяжелобольных тамбовского региона, что проявлено в 
классификации вариантов их поведенческих моделей. 

Теоретическая значимость работы выражена: 
• в применении общей модели структуры и динамики ду­

ховных ценностей для страты тяжелобольных людей; 
• в выделении единой методологически замкнутой системы 

характеристик и социологических дескрипторов таких ценностей; 
• в проведении масштабного историко-компаративного ис­

следования по проблемам природы ценностей и социального ста­
туса тяжелобольных в различные исторические эпохи. 

Практическая значимость состоит в возможности исполь­
зования ее материалов в соответствующих учебных курсах по 
социологии культуры, социологии медицины, в девиантологии, 
социальной психологии, аксиологии. 

Эмпирической базой исследования были данные авторского 
социологического эмпирического исследования «Духовные цен­
ности тяжелобольных людей», проведенного в 2009 году, а также 
данные ряда исследований, проведенных социологической груп­
пой под руководством профессора И. А. Федорова в 1998-2008 гг., 
в которых автор принимал личное участие. Поэтому фокусной 

9 



для исследования группой были пациенты хосписов городов 
Тамбова, Саратова, Астрахани, страдающие тяжелыми заболева­
ниями - это люди различных возрастов, профессий (78 человек, 
100 %, в том числе 14 - г. Тамбов, 34 - г. Саратов, 30 - г. Астра­
хань). В исследовании приняли участие ряд медицинских учреж­
дений, в которых были опрошены руководящие работники и 
служащие (94 человека, 2, 3, обл. больница, хоспис города Там­
бова, госпиталь ветеранов ВОВ). Всего в ходе исследования было 
опрошено 116 тяжелобольных, в том числе 78 - в упоминавшихся 
хосписах, и 94 медицинских работника. В число 48 респондентов 
по городским тамбовским больницам были включены все боль­
ные, признанные тяжелыми лечащими врачами. Таким образом, 
по хоспису города Тамбова выборка репрезентативна (не менее 
70 % тяжелобольных на момент исследования), почти сплошная 
для хосписов трех областных центров. 

Базовые методы - анкетирование, стандартизированное и не-
стандартизированное интервью, ассоциативный опрос. 

Для достижения целей и задач исследования использовались 
различные методы: анализ документов и литературных источни­
ков, опрос в обоих его видах, сравнение и сопоставление, обоб­
щение, систематизация, типизация и др. 

Дополнительными методами выступали нестандартизиро-
ванные интервью и эксперимент, технические характеристики 
которых отражены в последнем параграфе работы. 

Обработка материала велась с использованием компьютер­
ной программы SPSS 10.0. с выделением конкретных блоков кор­
реляционного и компаративного анализа. 

Положения, выносимые на защиту: 
1. Духовные ценности являются естественным атрибутом 

разума, отражают его бытие и результаты его деятельности, и по­
этому прямо выражают социальное качество человеческого об­
щения, которое всегда было элементом предмета социологиче­
ских исследований. 

2. Ценности выражают неравновесность человеческой пси­
хики и групповых интересов, механизм оформления и действия 
необходимых для восстановления гомеостазности объективных и 
субъективных феноменов природной и социально-политической 

10 



среды жизнедеятельности объекта. При этом такая необходи­
мость может возникать даже при самых фантастических пред­
ставлениях об объекте ценности. 

3. Структура духовных ценностей чрезвычайно сложна и 
малоизученна. Она включает фоновые стабильные оценки («стра-
тегемы»), оценки ситуации на нескольких уровнях, «ассоциатив­
ные ценности», возможен и вариант идеологизированных объек­
тов ценностей. Эти элементы подробно описываются и формали­
зуются в тексте работы. 

4. Такой «стратегемой» в духовной жизни тяжелобольных 
людей оказались, вопреки ожиданиям автора, не только ценности 
продления жизни, но, прежде всего, забота и образы близких. 

5. Особые по качеству ценности выражают практику обще­
ния между самими тяжелобольными людьми. Такое общение по­
казывает некоторые существенные признаки феномена, который 
всегда был на самой периферии социологической мысли - суб­
культуры тяжелобольных: относительная замкнутость, некоторая 
отчужденность от других людей, суверенные, присущие только 
этой субкультуре ценности, несколько базовых сценариев обще­
ния и др. 

6. Системное качество духовных ценностей тяжелобольных 
людей показывает достаточно яркую, центрированную на субъек­
тивно понятом благе близких, гуманистическую ориентацию; да­
же сильные боли не вызывают, как предполагалось до проведе­
ния эмпирических исследований, выраженного нарциссизма. 
Возможно и выделение видов общения больных. 

Апробация работы. Материалы диссертационной работы 
апробированы в авторских публикациях, в преподавательской 
работе, в методологических выступлениях в дискуссионных клу­
бах «Диалогос» и «Инсайт» (г. Тамбов, 2005-2010 гг.), а также в 
выступлениях и участии в ряде научных и научно-практических 
конференций, в том числе «Общность и общности: в поисках 
«вечного мира», Тамбов, 2008, 2009, 2010 гг. (междунар.); «Исто­
рия и теория парламентаризма в России», Рязань, 2007 г. (реги­
он.); «Психология славянской нравственности», Тамбов, 2009 г. 
(регион.). 

Структура работы. Работа состоит из введения, двух глав, 
пяти параграфов, заключения и списка литературы. 

11 



ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ 

В первой главе (Историко-методологические основы изуче­
ния природы и социального статуса тяжелобольных людей) дис­
сертации, посвященной историко-методологическим основам 
изучения природы и социального статуса тяжелобольных людей, 
описываются исторически сложившиеся традиции и научные 
школы, оформившиеся в ходе многолетнего изучения и интел­
лектуального самоопределения в вопросе о природе человеческих 
ценностей. 

Б первом параграфе (Истоки и классические теории природы 
духовных ценностей) главы изучаются истоки такой проблемы 
природы ценностей в гуманитарной мысли. Вопрос о природе 
человеческих ценностей всегда был в центре гуманитарной нау­
ки. Есть ли категория ценности просто символ того, что субъек­
тивно значимо для человека, или ценность суть какая-то специ­
фическая акциденция, свойство самой природной и социальной 
среды или ее элементов, - такой интеллектуальный выбор был 
актуальным практически для всех мыслителей, от Сократа до 
Ф. Гваттари и Ж. Делеза, - авторов современной теории шизана-
лиза. Собственно термин «ценность» впервые появился, видимо, 
у И. Канта, который противопоставил сферу нравственности 
(свободы) сфере природы (необходимости). Немецкий философ 
Р. Лотце ввел в научный обиход понятие «ценность», трактуя его 
первоначально с позиций так называемого «телеологического 
идеализма». 

Даже стартовый диапазон таких разработок проблем приро­
ды ценностей был огромен. Поэтому единственным выходом 
представлялся лишь беглый комментарий базовых идей различ­
ных гуманитарных школ и отдельных мыслителей, которые были 
одной из основ становящейся классической социологии: 

• идеи конфуцианства и даосизма о существовании неясно­
го и скрывающегося от человеческой мудрости субстанциональ­
ного начала, непознаваемость которого и является ранжирующим 
началом человеческих ценностей; сократическая идея «софроси-
ны», качественно особой мудрости, которая удерживает людей от 
стремления к низменным ценностям; концепция Платона о «кру­
говороте идей», который и определяет иерархию ценностей; 

12 



• идея эволюции в трудах философов Милетской школы и 
Гераклита, где косвенно содержится концепция прогресса ценно­
стей; идея приоритета духовных ценностей как критерия само­
развития человеческой природы в трудах средневековых фило­
софов-реалистов («отцов церкви»), И. Эриугены; Н. Кузанского; 
мысли Т. Гоббса, Д. Юма, Вольтера, П. Гольбаха о роли государ­
ства как генератора и гаранта инвариантных исторических цен­
ностей; тезисы об «исихазме» как системе особых сакральных 
основ в русском православии и др. Иными словами, уже в период 
от античности до Нового времени оформились не только основ­
ные интеллектуальные направления интерпретации природы 
ценностей, но и предприняты первые попытки классификации их 
по разным основаниям. 

Заметную роль в интеллектуальном мире Нового времени 
сыграло и появление первых атеистических аксиологических мо­
делей во французском Просвещении (Вольтер, энциклопедисты). 
Эта традиция оказалась очень живучей, поскольку тезис Вольтера 
(«религия возникла там, где простак повстречался с мошенни­
ком»), в сущности, ставит вопрос о природе «псевдоценностей». 
Кроме того, отметим и выход в фокус гуманитарной науки вуль­
гарно-материалистических трактовок (В. Вундт, К. Бюхнер, 
А. Молешотт) ценностей и попытку обосновать положение о «ба­
зовых» физиологических потребностях и появление, и широкое 
распространение еще одного системоцентрирующего фокуса 
ценностей, классового интереса, в рамках классического 
марксизма. Вполне обоснованным выглядит и формирование 
идеалов «безупречных ценностей» в идеальных утопических мо­
делях (Морелли, Г. Бабеф, А. Сен-Симон, Ш. Фурье, Р. Оуэн). В 
эту эпоху появляются и первые попытки собственно психологи­
ческого анализа ценностей в английском сенсуализме (Т. Гоббс, 
Д. Локк, Д.Юм, позже Д. Пирс, Д. Дьюи), а также появление пер­
вых экзистенциальных концепций С. Кьеркегора, Н. Гоголя, 
Ф. Достоевского, в рамках которых источник ценностей тракту­
ется именно как выражение глубинной диалектики человеческой 
души. 

Примерно с двадцатого века, как отмечается во втором па­
раграфе (Современные концепции природы и типологии духов­
ных ценностей) главы, спектр интерпретаций природы и морфем 

13 



ценностей предельно расширяется. Приведем поэтому лишь еще 
несколько вех разработки проблем природы и морфем ценностей 
в истории гуманитарной мысли. В. Виндельбанд рассматривал 
ценности как нормы, которые образуют общий план, методоло­
гический инвариант всех функций культуры. Этот культурно-
субстанциональный методологический подход к природе ценно­
стей весьма близок к авторской позиции. Г. Риккерт разрабатывал 
учение о ценностях как основу теории истинного знания и нрав­
ственного действия. Подчеркнем, что большинство описываемых 
трактовок природы совершенно не сводимы к кажущемуся оче­
видным тезису о том, что ценность есть просто «важный пред­
мет». 

Представители другого направления, Ф. Иодль, Ф. Паульсен, 
считали источником и природой ценностей не волю, а чувство, 
полагали чувство (и соответственно, ценности) чем-то субъек­
тивным. Такая позиция сохраняется и сейчас, особенно в постмо­
дернистских интерпретациях природы ценностей. 

В противоположность этому Ф. Брентано, А. Мейконг, 
М. Шелер пытались доказать объективный характер самого чув­
ства и, соответственно, общезначимость и объективность ценно­
стей, они объективны только как выражение почти универсаль­
ных человеческих потребностей, как методологический предел их 
устремленности, векторности, и субъективны, поскольку описы­
вают именно такую векторность, а не объективно данные каче­
ства предметов и вещей. 

Обоснование бытия ценностей по пути утверждения их над­
личностного характера отличает персоналитический онтологизм, 
который развивался не только в рамках персонализма, но и в фи­
лософии неотомизма (Ж. Маритен. Э. Жильсон, Ж. Леклерк и др.), 
в рамках которого акцентируется религиозный вариант гегельян­
ской трактовки ценностей. Впрочем, своеобразной основой ее мо­
жет служить и известная «философия «Общего дела» Н. Федорова. 

Своеобразной эклектичностью отличается подход к проблеме 
ценностных ориентации, развиваемый В. Дильтеем, О. Шпенгле­
ром, А. Тойнби, П. Сорокиным - школой культурно-историче­
ского релятивизма. Здесь в соответствии с культурологической 
направленностью концепций на первый план выдвигается про­
блема собственно моральных ценностей. В современной запад-

14 



ной социологии одной из наиболее влиятельных методологий 
является структурно-функциональный анализ, развиваемый в ра­
ботах В. Томаса, Ф. Знанецки, М. Вебера, Э. Дюркгейма и др. 

Л. М. Смирнов справедливо отмечает, что многочисленные 
попытки дать определение ценности укладываются в две основ­
ные парадигмы. В первом случае речь идет о достаточно абст­
рактно выраженных концепциях того, что наиболее желательно, 
эмоционально привлекательно, способно описать идеальное со­
стояние бытия людей. Во втором случае речь идет о столь же 
глубоко эмоционально предпочитаемом модусе поведения или 
действий. Первые определения включают в себя терминальные 
ценности, вторые - инструментальные, множество примеров та­
ких подходов в литературе советского периода общеизвестны 
(В. Ядов, А. Петровский, Л. Буева, Р. Косолапов и др.). 

Для В. Франкла человек - существо, выходящее за пределы 
самого себя, тянущееся к смыслу и ценностям и, тем самым, ори­
ентированное на мир, на нечто, что не является им самим. Н. Ре-
шер различает несколько классов ценностей, выделив в каждом 
несколько разновидностей. Г. Оллпорт в своем описании зрелой 
личности подчеркивал важность «объединяющей философии 
жизни». По мнению X. Гадамера, ценность двойственна: с одной 
стороны, ценности не наличествуют как факты, но порождаются 
человеческим отношением к ценности, с другой стороны, они 
противостоят произволу индивида, требуя признания реальности 
данных нашего чувства. 

Число современных теорий ценностей огромно. Приведем 
поэтому и в этот раз лишь идеи, которые прямо повлияли на ин­
теллектуальную позицию автора: идеи классиков итальянской 
элитологии В. Парето и Г. Моска о принципиальной разведенно­
сти ценностей элиты и обычных социальных ценностей; теории 
исторического круговорота общецивилизационных ценностей 
А. Турена, А. Тойнби, А. Шпенглера, Л. Гумилева; идею изна­
чальной духовной свободы, определяющей многовариантность 
при выборе базовых ценностей Ж.-П. Сартра, А. Камю, М. Хай-
деггера; концепцию «зеркального Я» как стадии детского разви­
тия и формирования исходных ценностей Ж. Лакана; модель 
взаимосвязи эргов, чувств и аттитюдов Р. Кеттолы; технологию 
«судьбоанализа» Л. Сонди и др. 

15 



В конце параграфа даются несколько десятков вариантов 
классификаций ценностей в современных гуманитарных доктри­
нах. 

В третьем параграфе (Социальный статус тяжелобольных 
как объект социологического историко-методологического исследо­
вания) главы описывается реальная динамика социального стату­
са тяжелобольных в истории цивилизации. Принцип Гиппократа: 
«по возможности исключать из своей практики проблемы уми­
рающих больных», господствовал до Нового времени, поэтому 
помощь умирающим была уделом монастырей, где и возникли в 
средние века первые организации, отдаленно похожие на хоспи­
сы. В таких приютах и богадельнях паломники, возвращавшиеся 
из крестовых походов крестоносцы находили кров, причем мно­
гие из них - последнее прибежище. Поворот медицины «лицом к 
умирающему больному» проницательно предсказал Френсис Бэ­
кон, который первым употребил сам термин «эвтаназия». X. Гу-
феланд осуждал в 1806 г. врачей, относящихся с презрением к 
умирающим больным, и призывал не покидать последних до са­
мой смерти. После кончины в 1813 г. другого знаменитого не­
мецкого врача И. Рейля были опубликованы его работы об эвта­
назии, где автор настаивал, что долгом врача является облегчение 
смерти каждого умирающего больного. Современная история 
хосписов тесно связана с историей сестринского дела. В 1879 г. 
Мэри Эйкенхед, основательница ордена сестер милосердия, от­
крыла в Дублине (Ирландия) приют девы Марии, главной задачей 
которого была забота об умирающих. В 1905 г. ирландские сест­
ры милосердия открыли аналогичный приют Св. Иосифа в Лон­
доне, куда принимались в основном умирающие. После Второй 
мировой войны именно в приюте Св. Иосифа основательница 
хосписов современного типа Сесилия Сандерс стала первым 
штатным доктором. В 1952 г. основательница католического ор­
дена сестер милосердия мать Тереза открыла в Калькутте, по со­
седству с храмом индуистской богини Кали (покровительницы 
города), первый дом для умирающих «Нирмал Хридай» (в пере­
воде с хинди - «чистое сердце»), и т.д. В 1958 г. профессор права 
в Лондоне Г. Уильяме издает книгу «Священность человеческой 
жизни и уголовное законодательство». В 1959 г. в Нью-Йорке 
выходит коллективная работа под редакцией Г. Фейфеля «Смысл 

16 



смерти». Исключительное внимание погребальным обычаям уде­
ляется в вышедшей в 1963 г. книге Дж. Митфорда «Американ­
ский образ смерти». 

Ф. Арьес, представитель школы исторической антропологии, 
рассматривает изменение отношения человека к смерти на про­
тяжении огромного исторического периода от раннего средневе­
ковья до современной эпохи (оканчивающейся в исследовании 
началом последней четверти XX в.). 

Традиция отечественной литературы по проблемам умираю­
щих больных начинает складываться только в 80-е годы, но ос­
новной массив этой литературы относится к 90-м годам XX в. В 
предшествующие десятилетия эта тема очень скупо освещалась, 
прежде всего, в онкологической литературе. Особенно показа­
тельна в целом замечательная работа одного из основоположни­
ков отечественной онкологии H. H. Петрова «Вопросы хирурги­
ческой деонтологии» (впервые вышла в 1944 г., последнее 5-е 
издание - в 1956 г.). В 1990 г. в Петербурге открылся 1-й в нашей 
стране хоспис (Лахтинский). Это определило поворот интереса в 
общественном сознании от темы эвтаназии к теме хосписов, 
паллиативной медицинской помощи терминальным больным, что 
и нашло отражение в литературе. В 1990 г. вышла в русском пе­
реводе книга Р. и В. Зорза «Путь к смерти. Жить до конца», во 
многом определившая развитие хоспйсного движения во всем 
мире (прежде всего - в США) и т.д. 

В этих публикациях указывается, что в современных обстоя­
тельствах ни о каком «партнерском паритете» между врачом и 
пациентом речи идти не может, и потому патерналистский прин­
цип начинает доминировать. Необходимо только, чтобы данный 
тип отношений был наполнен позитивно-личностным содержа­
нием в плане стремления врача реализовать присущие медицине 
ценности гуманизма, включая все доступные ей средства воздей­
ствия на организм и личность больного. Примечательно, что сло­
во «врач», известное в русском языке уже с XI в., как считают 
филологи, происходит от слова «врать», которое в старину озна­
чало не «лгать», а просто «говорить, разговаривать». 

Во второй главе (Теоретико-методологические проблемы 
изучения духовных ценностей субкультур тяжелобольных лю­
дей) работы рассматриваются проблемы формирования автор-

17 



ской теоретической модели духовных ценностей тяжелобольных 
(первый параграф - Базовая теоретическая модель духовных цен­
ностей тяжелобольных людей) и ее верификация на эмпириче­
ских данных авторских социологических исследований (второй 
параграф - Проблемы эмпирических исследований духовных 
ценностей тяжелобольных людей). 

Автор присоединяется к позиции Т. В. Курчашовой, которая 
рассматривает субкультуру как малую группу, которая в совре­
менной социологии является элементарной единицей анализа со­
циальной структуры. Под этим углом зрения в работе и описыва­
ется субкультура тяжелобольных - как специфическая социаль­
ная малая группа, структура которой основана на межличностных 
отношениях, имеющих статусно-ролевую структуру и управляе­
мую харизматическим механизмом власти, причем жизнеспособ­
ность группы обеспечивает ее миф, представляющий аккумули­
рованную групповым сознанием совокупность базовых ценно­
стей. Принимаемые автором наиболее общие черты природы 
субкультур: они представляют собой качественно особые соци­
альные группы; качественная специфика их дана в особых и не 
сводимых к обычным ценностям, на неформализованных куль­
турных элементах - традициях, обычаях, моральных нормах, 
симпатиях и антипатиях, поведенческих стереотипах; в них при­
ходится учитывать неклассические полевые эффекты; к ним при­
менимы критерии процессов групповой сплоченности, лидерства, 
сопричастности и др. Субкультура имеет свою пластичную, ла­
бильную структуру, где четко различаются ее члены и «чужие», 
лидеры, постоянные и спорадические роли. С достаточной долей 
уверенности можно выделить следующие факторы, прямо 
влияющие на бытие и структурирование этого духовного мира 
тяжелобольных: традиции и инновации огосударствленной соци­
альной политики; традиции милосердия в народной и заимство­
ванных культурах; присутствие и степень актуализации танато­
логических основ психики тяжелобольных людей; состояние их 
микросреды (дома, в лечебном учреждении, в хосписе); вербаль­
ные и невербальные аспекты наиболее типичных для этой микро­
среды жизненных ситуаций; наличие и степень активности уча­
стия в этом духовном мире родных и близких (иногда - на вирту­
альном уровне). 

18 



Кроме того, это бытие в духовном мире тяжелобольного ка­
чественно особого феномена - «лечащий врач»; общение с дру­
гими тяжелобольными людьми; сама морально-психологическая 
атмосфера в лечебном учреждении, особенно в хосписе. 

Такой статус определяется рядом факторов: традициями со­
циальной политики, конкретными управленческими инновация­
ми, регламентирующими жизнь конкретного медицинского уч­
реждения, и прямой выгодой, которую приносит уход за тяжело­
больными в частных клиниках. На другой чаше весов находятся 
лишь традиции милосердия, качество которых довольно широко 
варьируется в зависимости от специфики этноса, региона, учреж­
дения. 

В субкультуре тяжелобольных существуют и особые «репро­
дуктивные ценности». Под ними имеются в виду ценности, рег­
ламентирующие необходимость приспособления к относительно 
новым для заболевших бытовым условиям. Для них часто падает 
или явно меняется значимость питания, визажа, ритуалов личной 
гигиены и т.д. Полюсами, в данном случае, являются либо потеря 
интереса ко всему этому, либо, напротив, болезненный, активный 
интерес к формально незначащим процедурам. Вполне различи­
мы, впрочем, и ценности «социального импринтинга». Они вы­
ражают неизбежность социальных ориентации, установок и оце­
нок тяжелобольных людей. Чувствование болезни деформирует, 
сокращает роль таких, ранее казавшихся очень важными, ценно­
стей; но это сокращение редко доходит до нулевой отметки, уже 
в силу необходимости общения со здоровыми людьми. 

Иными словами, духовные ценности тяжелобольных людей 
не являются чисто адаптационными, они содержат яркий рефлек­
сивный аспект; трудно приспособиться к факту тяжелой или не­
излечимой болезни, но сами страдания больного подталкивают 
его к размышлениям о ее справедливости или несправедливости. 
Эти состояния выражают неравновесность, принципиальную не-
самотождественность человеческой души, что особенно ярко 
проявляется у тяжелобольных. 

Весьма своеобразен и локус контроля духовных ценностей 
тяжелобольных. Локус находится на пересечении экзистенциаль­
ных и социальных компонентов духовных ценностей, причем 
границами являются рациональные мотивы в экзистенциальных 

19 



ценностях и экзистенциальные - в рациональных. Примером пер­
вых являются забота о близких, вторых - чувство обреченности, 
скрываемое от близких. 

Автор исходил из признания ситуации тяжелой болезни по­
граничной, разделяя известный тезис Ж.-П. Сартра о том, что 
именно такие ситуации в наибольшей степени провоцируют важ­
ные для человека поведенческие выборы, определяют его «иллю­
зорный мир». Эти ценности прямо связаны с предшествующими, 
выражая какую-то бифуркационную фазу существования ценно­
стей социального поведения. Тяжелобольные, сохраняя, в целом, 
способности и мотивы рационального мышления, постоянно 
ищут, в том числе на экзистенциальном уровне, гипотетические 
варианты излечения, а, особенно критических случаях, к факту 
близкой и весьма вероятной смерти. 

В рамках социологической работы приходится уверенно кон­
статировать, что пограничность большинства жизненных ситуа­
ций тяжелобольных связана с актуализацией чувства смертно­
сти, танатологических основ личности, с феноменом «человече­
ского разрыва». Типология реакций очевидна: первая реакция 
свойственна довольно небольшому контингенту, эти люди начи­
нают активно и некритично «цепляться» за жизнь; болезнь, или 
борьба с ней, становится главным смыслом их жизни. Второй тип 
реакции - принятие ситуации смерти, как вероятной. Как прави­
ло, люди, принимающие ситуацию скорой возможной смерти, 
стараются максимально обогатить себя духовно, не дать болезни 
взять над собой верх еще при жизни. Третий тип реакции - при­
нятие ситуации как неизбежной. Такая реакция влечет за собой 
апатию, уход в болезнь, тяжелые переживания любых ее прояв­
лений. 

Любопытны и тенденции, выделенные в последнем парагра­
фе работы, посвященном итогам эмпирических исследований (ба­
зовое исследование, фокус-группы, эксперимент). Например, 
большинство респондентов, 60,2 %, считают, что люди от рожде­
ния добрые, одновременно полагают себя вполне терпеливым 
человеком (женщины чаще, как и медработники по сравнению с 
больными), при этом больные не считают, в среднем, что жизнь у 
них намного сложнее, чем у родных и близких (больные в мень-

20 



шей степи, чем медработники, причем в хосписах чуть чаще, чем 
в больницах). 

Объяснить такую позицию непросто. Приведенные данные 
показывают, видимо, неожиданно высокий уровень мужества и 
объективности респондентов, которые, вопреки ожиданиям авто­
ра, не слишком склонны к замкнутости на себя и сохраняют спо­
собность чувствовать трудности других людей. Более того, даже 
весьма специфический вопрос о наличии порочного, «животно­
го» начала в человеке, толкающего его на совершение дурных и 
жестоких поступков, практически не вызвал у респондентов за­
труднений; напротив, более половины опрошенных убеждены, 
что такого, изначально данного в нас начала, просто не сущест­
вует. Респонденты решительно не склонны к фрейдистской кар­
тине мира. 

Большинство респондентов полагают, что ценности есть у 
всех людей; «исключением», по мнению респондентов, являются 
лишь ценности наркоманов и людей, страдающих психическими 
заболеваниями. Авторская гипотеза о первенстве ценности 
«уметь терпеть», таким образом, не оправдалась. Первая тройка 
ценностей тяжелобольных людей выглядит так: «чувствовать за­
боту близких людей»; вера в Бога; чувствовать себя не совсем 
одиноким. Подчеркнем отсутствие прагматических ориентации 
таких ценностей, хотя почти половина выборки, как уже отмеча­
лось, - медики, работающие с тяжелобольными, что косвенно 
свидетельствует о близости именно к ценностям пациентов, что, 
казалось бы, не очень принято сейчас в страте медработников. 

Примечательно, что из 100 % респондентов, полагающих, что 
духовные ценности здорового и больного человека почти не 
имеют отличий, более 40 % никогда не страдали от тяжелых за­
болеваний, кроме того, врачей и тяжелобольных пациентов объе­
диняют базовые единые ценности, и такие ценности почти лише­
ны прагматической ориентации. Отметим и то, что респонденты 
считают, что отличия их ценностей и установок от ценностей 
здоровых людей объясняются, прежде всего, духовным кризисом 
общества. По их мнению, такие ценности не формируются только 
в связи с болезнью, они есть и у добрых и здоровых людей, при 
болезни они просто ярче проявляются. Во всяком случае, 59,2 % 
опрошенных полагают, что страдающий, тяжело больной человек 

21 



чаще размышляет о смысле жизни; 61,1 % - думают, что именно 
больные люди более мудры и склонны к высокой духовности 
(примечательно, что мужчины так думают чаще), они указывают, 
что лучшие качества человека наиболее ярко проявляются имен­
но в критических ситуациях (91,3 %). 

Таким образом, ориентация на добро, опробованная столе­
тиями и являющаяся основой деятельности, - таковы базовые 
дескрипции духовных ценностей тяжелобольных, выявленные в 
эмпирических исследованиях. 

В заключении дается общий обзор логической основы рабо­
ты, намечаются возможные перспективы дальнейших исследова­
ний по фокусной для работы проблематике. 

По теме диссертации опубликованы следующие автор­
ские работы: 

В изданиях, рекомендованных ВАК РФ: 
1. Дюкова СВ. Система жизненных ценностей и их значе­

ние в жизни человека // Вестник Тамбовского университета. Серия 
Гуманитарные науки. - Тамбов, 2006. - Вып. № 3 (43). - 0,4 п.л. 

2. Дюкова СВ. Истоки и классические теории природы ду­
ховных ценностей // Вестник Орловского государственного уни­
верситета. - Орел: Изд-во ОГУ, 2011. - № 3. - 0,5 п.л. 

3. Дюкова СВ. Классическая и неклассическая концепция 
смерти // Вопросы современной науки и практики. Университет 
им. В.И. Вернадского. - Тамбов, 2011. - № 2 (33). - 0,4 п.л. 

Публикации в электронных реферируемых изданиях, 
зарегистированных в ФГУП НТЦ «Информрегистр» 

4. Дюкова СВ. Феномен смерти в свете социально-
культурологического подхода. - Тамбов, ТГУ, ЭНИ «Аналитика 
культурологии». - 2011. - № 1. Номер государственной регистра­
ции 04201100022/0035, ISSN 1990-4045. - 0,5 п.л. - Режим доступа: 
http://analiculturolog.ru, свободный. 

5. Дюкова СВ. Духовность и ценностные ориентации тяже­
ло больных. - Тамбов, ТГУ, ЭНИ «Аналитика культурологии». -
2011. - № 1. Номер государственной регистрации 
04201100022/0036, ISSN 1990-4045. - 0,5 п.л. - Режим доступа: 
http://analiculturolog.ru, свободный. 

22 

http://analiculturolog.ru
http://analiculturolog.ru


В других изданиях: 
6. Дюкова СВ. Проблемы трансформации жизненных цен­

ностей тяжелобольных // Общество, общности, человек в поисках 
«вечного мира»: материалы II международной научной Интернет-
конференции. - Тамбов: Издат. дом ТГУ, 2009. - 0,6 п.л. 

7. Дюкова СВ. О границах качества духовных ценностей // 
Общество, общности, человек в поисках «вечного мира»: мате­
риалы III международной научной Интернет-конференции. -
Тамбов: Издат. дом ТГУ, 2010. - 0,3 п.л. 

8. Дюкова СВ. Об истории гуманитарного изучения ценно­
стей тяжелобольных людей // Общество, общности, человек в по­
исках «вечного мира»: материалы III международной научной 
Интернет-конференции. - Тамбов: Издат. дом ТГУ, 2010. - 0,7 п.л. 

9. Дюкова СВ. Теоретико-методологические основания 
применения технологий воспитания культуры здоровья в работе 
по месту жительства // Работа по месту жительства с детьми и 
молодежью: традиции, опыт, проблемы и перспективы развития: 
Материалы I Международной научно-практической конференции 
/ под ред. Л.В. Барашевой, CA. Белевитиной. - Тамбов: Издат. 
дом ТГУ, 2011.-0,4 пл. 

10. Дюкова СВ. Системность природы духовных ценностей 
// Электронный научный журнал «Актуальные инновационные 
исследования: наука и практика». - 2009. - Режим доступа: 
http://www.actualresearch.ru, свободный 

Подписано в печать 26.04.2011 г. Формат 60x84/16. Гарнитура Times NR. 
Объем 1,0 усл. п.л. Тираж 100 экз. Заказ № 3003. 

Оригинал-макет подготовлен и тиражирован в Издательском доме 
Тамбовского государственного университета имени Г.Р. Державина. 

392008, г. Тамбов, ул. Советская, 181г. 

http://www.actualresearch.ru

