
На правах рукописи 

0 0 5 0 4 9 0 9 7 

ОМЕЛАЕНКО НАТАЛИЯ ВИКТОРОВНА 

МЕЖЭТНИЧЕСЬСАЯ ТОЛЕРАНТНОСТЬ МОЛОДЕЖИ 
В ПОЛИКУЛЬТУРНОМ РЕГИОНЕ 

Специальность 22.00.06 - социология культуры 

Автореферат 
диссертации на соискание ученой степени 

кандидата социологических наук 

7ФЕВ 2013 

Тюмень-2013 



Работа выполнена в ФГБОУ ВПО «Тюменский государственный нефтега-
зовый университет» 

Научный руководитель: 

Официальные оппоненты: 

доктор исторических наук, доцент, 
Гаврилова Надежда Юрьевна 

Артюхов Андрей Викторович 
доктор социологических наук, доцент, 
профессор, кафедры маркетинга 
и муниципального управления 
ФГБОУ ВПО «Тюменский государст-
венный нефтегазовый университет» 

Балина Лариса Фёдоровна 
кандидат философских наук, доцент, 
доцент кафедры менеджмента 
и гостиничного бизнеса 
ФГБОУ ВПО «Тюменская государст-
венная академия культуры, 
искусств и социальных 
технологий» 

Ведущая организация: ФГБОУ ВПО «Тюменский государст-
венный университет» 

Защита состоится 28 февраля 2013 года в 13.00 часов на заседании диссерта-
ционного совета Д 212.273.03 при Тюменском государственном нефтегазовом 
университете по адресу: г. Тюмень, ул.50 лет Октября, 38. 

С диссертацией можно ознакомиться в библиотечно-информационном центре 
и на сайте ФГБОУ ВПО «Тюменский государственный нефтегазовый универ-
ситет» (www.tsogu.ra). 

Автореферат разослан 26 января 2013 года. 

Ученый секретарь 
диссертационного совета, 
кандидат социологических наук, 
доцент Л.В. Ребышева 

http://www.tsogu.ra


ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 

Актуальность темы. В современном мире проживают представители раз-

ных рас и народов, культур и религий, идеологий и мировоззрений, которые 

постоянно взаимодействуют друг с другом. Многочисленные социальные и 

межэтнические конфликты свидетельствуют о том, что толерантность не явля-

ется общепринятым принципом поведения в нашем обществе. Очень часто она 

проявляется в таких формах как равнодушие и пассивность, и реже как умение 

принимать чужую точку зрения и находить компромисс, избегая конфликтных 

ситуаций. 

Особое влияние на культуру межэтнического общения оказывают куль-

турно-исторические факторы, а также этническая идентичность личности. В 

период политических и социально-экономических перемен этническая иден-

тичность может меняться и принимать дискриминационные формы. 

Важным фактором преодоления конфликтных противостояний в поли-

культурном обществе является формирование позитивной этнической идентич-

ности, которая определяется как уважение к иному образу жизни, поведению, 

обычаям и верованиям. 

Актуальность исследования межэтнической толерантности молодёжи в 

поликультурном регионе, каким является Тюменская область, обусловлена сле-

дующими причинами. 

Во-первых, среди всех субъектов Российской Федерации Тюменская об-

ласть отличается своим национальным своеобразием. В её состав входят три 

субъекта РФ, на её территории проживают представители более 150 этнических 

групп общей численностью свыше 3,2 миллиона человек. Поликультурный со-

став населения формировался на протяжении многих веков и в настоящее время 

значительно меняется под влиянием интенсивных миграционных процессов, в 

которых принимают участие граждане из стран ближнего Зарубежья, бывших 

республик Средней Азии, Кавказа, Украины, Республики Молдова, Белоруссии, 

так как данный регион считается относительно благополучным по уровню со-

циально-экономического развития. 



Во-вторых, наряду с национальным своеобразием, особенностью Тюмен-

ской области является возрастной состав, третью часть населения составляют 

молодые люди. 

В-третьих, несмотря на то, что Тюменская область, по мнению большинст-

ва российских ученых и политиков, является относительно благополучным ре-

гионом с точки зрения межэтнических отношений, часть молодежи проявляет 

межэтническую интолерантность к представителям других этнических групп. 

Одним из факторов межэтнической толерантности молодежи является -

этническая идентичность. Изучение типов этнической идентичности позволит 

определить уровень толерантности молодежи в Тюменской области, сделать 

прогноз дальнейшего развития межнациональных отношений в поликультур-

ном регионе и сформулировать основные направления формирования толе-

рантного сознания молодёжи. 

Всё это предопределяет актуальность исследования теоретических и при-

кладных аспектов межэтнической толерантности как социокультурного феномена. 

Степень научной разработанности темы. Проблемы межэтнической то-

лерантности в межэтнических отношениях привлекают внимание социологов, 

политологов, историков, философов, психологов и других исследователей. 

Научная разработка толерантности началась в XX в., однако это явление 

исследовалось ещё древними философами: Конфуцием, Эпикуром, Платоном, 

Аристотелем и др.' 

Впервые понятие толерантности появилось в ХУ1-ХУ11 вв. в период жес-

токих религиозных войн, проходивших в Европе. Одним из первых, кто обос-

новал принцип толерантности, был известный гуманист эпохи Возрождения 

Эразм Роттердамский^. 

' Конфуций. Уроки мудрости: Сочинения. - М.: Изд - во ЭКСМО - Пресс - Харьков: «ФОЛИО», 
2002. - 958 е.; Мыслители Греции. От мифа к логике: Сочинения. - М.: ЗАО Изд - во ЭКСМО -
Пресс; Харьков: Изд-во «Фолио», 1998. - 832 с. 
^ Эразм Роттердамский. Похвала Глупости / Эразм Роттердамский; Перевод с лат. [П. К. Гу-
бера; Коммент.Л. Е. Пинского]; Ил. И. Т. Богдеско. Кштининград: Кн. изд-во: И1Ш "Янтар. 
сказ", 1995-213 с. 

4 



Идеи толерантности нашли отражение в работах М. Монтеня, Ф. Бэкона^. 

К религиозной толерантности призывали Дж. Локк и Ф. Вольтер". 

Вопросы социального взаимодействия в обществе представлены в работах 

П. Бурдье, М. Вебера, Г. Зиммеля, П. Сорокина, П. Штомпки и др^. 

Большой вклад в развитие научного знания в области толерантности вне-

сли отечественные философы A.A. Гусейнов, И.А. Ильин, В.А. Лекторский, 

B.C. Соловьёв, М.Б. Хомяков и др.® Они определяют сущность этого явления, 

его содержание и границы. 

Исследование межэтнической толерантности в рамках культурологиче-

ского направления отражено в работах Л.Н. Гумилёва, В.В. Кочеткова, А. Нал-

чаджяна, С. Хантингтона и др.^. 

Социально-психологические проблемы этнической толерантности про-

анализированы B.C. Агеевым, Л. Берковиц, Г.У. Солдатовой, 3. Фрейдом, 

Э. Фроммом, В.А. Ядовым и др.^ 

^ Монтень, Мишель Эйкем де. Опыты: полное издание в одном томе / Мишель Монтень ; 
[пер. с фр. А. Бобович, Н. Рыковой, Ф. Коган-Бернштейн] Москва : Альфа-книга , 2009. -
1149 е.; Бэкон Ф. Жизнь мировоззрения, мысли, максимы. / Пер. с англ. С. А. Бронштейна. -
М.: «Современное Слово», 1998 - 352 с. 

«Послание о веротерпимости» Джона Локка: точки зрения /Общ. ред., вступ. Ст. коммент. 
М. Б. Хомякова. - Екатеринбург: Изд - во Урал, ун -та. 2002. - 277 с. ; Вольтер. Философ-
ские сочинения. Пер. с франц. / Ин -т философии. - М.: Наука, 1996. - 560 с. 
Бурдье П. Социология социального пространства / Пер. с франц.; Отв. ред. перевода 

И. А. Шматко. - М.: Институт экспериментальной социологии; СПб.: Алетейя, 2005. - 288 е.; 
Вебер М. Избранные произведения: Пер. с нем./ Сост. общ. ред. и послесл. Ю. Н. Давыдова; 
Предисл. П. П. Гайденко. - М.: Прогресс, 1990. - 808 с. ;3иммель Г. Избранное. В 3 т. Т. 2. 
Созерцание жизни. - М.: Юрист, 1996. - 607 е.; Сорокин П. А. Человек. Цивилизация. Об-
щество / Общ. ред., сост. и предисл. А. Ю. Согомонов: Пер. с англ. - М.: Политиздат, 1992. -
543 с.;Штомпка П. Социология социальных изменений / Пер. с англ. под ред. В. А. Ядова -
М.: Аспект Пресс, 1996. - 416 с. 
^ Гусейнов А. А. О чем мы говорим, когда говорим о диалоге цивилизаций // Международная 
жизнь . - 2008. - № 3. - С. 34 - 43; Ильин И. А. Аксиомы религиозного опыта. - М.: ТОО 
«Рарогь», 1993. - 448 е.; Лекторский В. А. О толерантности // Философские науки. - 1997. -
№ 3 - 4. - С. 14 - 18.; Хомяков М. Б. Толерантность парадоксальная ценность // Социологии 
и социальной антропологии. - 2003. - Том VI. - № 4, _ с . 98 - 112. 
^Гумилев Л. Н. Древняя Русь и Великая степь. - М.: Мысль, 1993. - 781 е.; Кочетков В. В. 
Психология межкультурных различий. - М.: ПЕР СЭ, 2002. - 416 е.; Палчаджян А. Агрес-
сивность человека - Спб.: Питер, 2007. - 736 с.;Хантинггон С. Столкновение цивилизаций // 
Политические исследования. - 1994. - № 1. - С. 33- 48. 

Агеев В. С. Межгрупповое взаимодействие: социально-психологические проблемы. - М.: 
Изд-во Моск. ун-та, 1990. - 240 с.;.Берковиц Л. Агрессия: причины, последствия и контроль. 
- СПб.: ПРАЙМ - ЕВРОЗНАК, 2002. - 512 с.;Солдатова Г.У. Психология межэтнической 



Сущностные характеристики этноса и нащш раскрыты в трудах Б. Андерсо-

на, Ю.В. Бромлея, А.Г. Здравомыслова, В.А. Тишкова, Н.Г. Хайруллиной и др.' 

Исследование этничности нашло отражение в работах Б.Е.Винера, 

Н.Глейзера и Д. Мойнихена, З.В. Сикевич, Ф. Филиппова, C.B. Чешко и др. 

Вопросы формирования национально-гражданской идентичности стали 

предметом исследования В.Г. Городяненко, Л.М. Дробижевой, К.О. Калинина, 

С.Г. Кара-Мурза, Ж.Т. Тощенко, В.Ю. Хотинец и др." 

Таким образом, можно утверждать, что на сегодняшний день существуют 

научные исследования, освещающие различные аспекты межэтнических отно-

шений и межэтнической толерантности, однако лишь в немногих из них анали-

зируется трансформация этнического самосознания в поликультурном регионе, 

возникающая в результате изменения социально-экономических условий. Та-

ким образом, выбор темы диссертационного исследования обусловлен её акту-

альностью и недостаточным изучением проблем межэтнической толерантности 

молодежи на основе выявления типов этнической идентичности. 

напряженности. - М.: Смысл, 1998. - 389 с.;.Фрейд 3. Психология бессознательного. 2-е изд,-
СПб.: Питер. 2005,- 400 е.; Фромм Э. Здоровое общество / пер. с англ. Т.Банкетовой.- М..: 
АСТ:АСТ МОСКВА, 2009.- 539 с.;Ядов В. А. О диспозиционной регуляции социального пове-
дения личности // Методологические проблемы социальной психологии. М.: Наука, 1975. -
С. 8 5 - 105. 
' Нации и национализм / Б. Андерсон, О. Бауер, М. Хрох и др.; Пер. с англ. и нем. Л. Е. Пере-
яславцевой, М. С. Панина, М. Б. Гнедовского. - М.: Праксис, 2002. - 416 е.; Бромлей Ю. В. 
Очерки теории этноса. ' - М.:.Изд - во «Наука», 1983. - 411 с.;Здравомыслов А. Г. Социоло-
гия российского кризиса: Статьи и доклады 90 - х годов. - М.: Наука, 1999. - 352 е.; Тишков 
B. А. Забыть о нации (постнационалистическое понимание национализма) // Этнографиче-
ское обозрение. - 1998. - № 5. - С. 3 - 27.; Хайруллина Н. Г. Социодиагностика этнокультур-
ной ситуации в северном регионе. - Тюмень: Изд-во ТюмГНГУ, 2000. - 466 с. 

Винер Б. Е. Этничность в поисках парадигмы изучения // Этнографическое обозрение. -
1998. - № 4. - С. 3 - 27.; Личность, культура, этнос: современная психологическая антропо-
логия / Под общей ред. А. А. Велика. - М.: Смысл, 2001. - 555 е.; Сикевич 3. В. Русские: «об-
раз» народа (социологический очерк). - СПб.; Издательство С. - Петербургского университе-
та, 1996. - 152 е.; Филиппов В. Верю, не верю... О методологических дефектах Всероссий-
ской переписи населения 2002 года // Свободная мысль. - 2007. - № 7. - С. 125 - 137.; Чешко 
C. В. Человек и этничность // Этнографическое обозрение. - 1994. - № 6. - С. 35 - 49. 
"Дробижева Л. М. Российская идентичность и межэтнические отношения: 20 лет реформ // 
Этнопанорама - 2011. - № 3 - 4. - С.6 - 10.; Калинин К. О. Русский национализм (Сравни-
тельный анализ 1995 и 2003 годов) // Общественные науки и современность. - 2008. - № 3. -
С. 64 - 76.; Кара-Мурза С. Г. Кризис России и этничность: упорядочение понятия // Соци-
ально-гуманитарные знания . - 2007. - № 2. - С. 22 - 38.; Тощенко Ж. Т.Парадоксальный че-
ловек. - М.: Гардарики, 2001. - 398 е.; Хотинец В. Ю. Этническаяидентичность и толерант-
ность. - Екатеринбург: Изд-во Урал, ун-та, 2002. - 124 с. 



Объект исследования - молодежь в поликультурном регионе. 

Предметом исследования является межэтническая толерантность моло-

дежи как социокультурный феномен. 

Цель исследования - выявить типы этнической идентичности молодёжи и 

разработать основные направления формирования межэтнической толерантности. 

В рамках сформулированной цели были поставлены следующие задачи: 

1) раскрыть сущность, содержание, определить основные характеристики 

категорий исследования:«толера1ггность», «межэтническая толерантность», 

«этнос», «нация», «этническая идентичность»; 

2) выявить уровень этнической толерантности молодёжи в поликультур-

ном регионе на основе типов этнической идентичности; 

3) доказать взаимосвязь этнической идентичности и межэтнической толе-

рантности; 

4) рассмотреть факторы, которые оказывают влияние на проявление того 

или иного типа этнической идентичности; 

5) определить степень терпимости, существующую в отношениях между 

различными этническими группами; 

6) разработать основные направления формирования межэтнической толе-

рантности молодежи в поликультурном регионе. 

Теоретико-методологическая основа исследования. Общей теоретиче-

ской основой исследования выступают работы отечественных и зарубежных 

авторов по проблемам толерантности в социальном взаимодействии: теория 

конфликта Р. Дарендорфа, Л. Козера и Р. Коллинза; теория социального дейст-

вия М. Вебера, Ю. Хабермаса; теория этнической процессуальности В.А. Тиш-

кова;теория социальной идентичности Г. Тэджфеэла; теории этноса и этнично-

сти (Ю.В. Бромлей, Л.Н. Гумилев). Информация для изучения межэтнической 

толерантности молодежи была получена при помощи анализа документов, вто-

ричныхрегиональных социологических исследований, а также результатов ис-

следования автора: методом анкетирования и экспертного опроса. В диссерта-

ционном исследовании использованы принципы системного подхода, основные 



общенаучные методы познания, такие как анализ и синтез, историческое, логи-

ческое описание, научное обобщение. 

Эмпирическую базу исследования составили: 

- вторичный анализ региональных социологических исследований по изу-

чаемой теме; 

- результаты авторского социологического исследования: анкетный опрос 

молодежи разных национальностей, проживающей на территории юга Тюмен-

ской области; 

- экспертный опрос в г. Тюмени специалистов Департамента по спорту и 

молодежной политике. Комитета по делам национальностей, руководителей 

национально-культурных и национальных общественных объединений, пред-

ставителей научного сообщества; 

- законодательные акты Российской Федерации, направленные на соблю-

дение принципов межэтнической толерантности; 

- законодательные нормативные акты Тюменской области; 

- данные федеральных и региональных органов статистики. 

Научная новизна исследования. 

1. Раскрыты сущность, содержание и определены основные характери-

стики категорий исследования: «толерантность», «межэтническая толерант-

ность», «этнос», «нация», «этническая идентичность». 

2. Выявлен уровень межэтнической толерантности молодёжи юга Тю-

менской области на основе рассмотренных типов этнической идентичности: 

этнонигилизм, этническая индифферентность, позитивная этническая идентич-

ность, этноэгоизм, этноизоляционизм и этнофанатизм. 

3. Доказана взаимосвязь между этнической идентичностью и толерантно-

стью. Личность, обладающая позитивной этнической идентичностью, проявля-

ет толерантность к собственной и другим этническим группам. 

4. Установлено, что на проявление того или иного типа этнической иден-

тичности в поликультурном регионе оказывают влияние пол, возраст, семейное 

положение, социально-экономические, ситуативные факторы. 

8 



5. На основе проведённого исследования определена степень терпимости, 

существующая в отношениях между различными этническими группами. 

6. В результате эмпирического исследования выявлены негативные типы 

этнической идентичности молодёжи (этноизоляционизм, этноэгоизм и этнофа-

натизм) и предложены основные направления формирования межэтнической 

толерантности молодежи в поликультурном регионе. 

Положения, выносимые на защиту. 

1. В современной науке существуют различные подходы к определениям 

толерантности, межэтнической толерантности, этноса, нации, этнической иден-

тичности. Это вызывает необходимость их анализа и уточнения в соответствии 

со спецификой межэтнической толерантности молодёжи в поликультурном ре-

гионе. Толерантность может определяться, как терпимое отношение к иным 

убеждениям и верованиям и ненавязывание своего мнения другим. Межэтниче-

ская толерантность в полиэтничном регионе проявляется в уважении к языку и 

культуре других народов. Анализ подходов к пониманию этноса (народа) по-

зволяет определить его как исторически сложившуюся группу людей, для кото-

рой характерны самосознание, самоназвание, антропологические и расовые 

признаки, особенности материальной и духовной культуры. Нации - это резуль-

тат долгого совместного проживания на общей территории разных этносов, их 

политический союз и единое социально-экономическое развитие. Этническая 

идентичность (этничность) представляет собой эмоционально-когнитивный 

процесс объединения субъектом себя с представителями одной с ним этниче-

ской группы. 

2. В поликультурном обществе этническая идентичность может изменяться 

и приобретать следующие формы: позитивную, этнонигилизм, этническую ин-

дифферентность, этноэгоизм, этноизоляционизм и этнофанатизм. «Позитивная 

этническая идентичность» молодёжи проявляется в уважении к другим наро-

дам, в готовности с ними общаться, несмотря на национальные различия. Черты 

«этнической индифферентности» и «этнонигилизма» обусловлены определен-

ной ситуацией. «Этническая индифферентность» находит своё выражение в от-



ношении к праву пользования природными и социальными ресурсами, которое, 

по мнению молодёжи, должно принадлежать только одному народу. «Этнони-

гилизм» выражается в ощущении превосходства людей другой национальности. 

«Этноэгоизм» молодёжи находит проявление в чувстве превосходства своего 

народа над другим, в нежелании общаться с представителями других нацио-

нальностей. Стремление к этнической изоляции приводит молодежь к негатив-

ному отношению к брачным межнациональным союзам. «Этнофанатизм» мо-

лодежи отражается в интолерантном отношении к другим этническим группам, 

проживающим на их территории, в выборе любых средств для защиты интере-

сов своего народа и в отношении к межэтническим конфликтам. 

3. Социологическое исследование показало, что большая часть молодых 

людей с позитивной этнической идентичностью относится толерантно к пред-

ставителям других народов. Таким образом, существует взаимосвязь между эт-

нической идентичностью и толерантностью. Межэтническая интолерантность 

выражена у молодежи с негативными типами идентичности: этноэгоизм, эт-

ноизоляционизм и этнический фанатизм. 

4. На проявление того или иного типа этнической идентичности молодёжи 

в поликультурном обществе оказывают влияние: пол, возраст, семейное поло-

жение, социально-экономические и ситуативные факторы. 

5. Толерантность как социальный феномен проявляется в процессе соци-

ального взаимодействия. Взаимодействие между индивидами одной нацио-

нальности, обладающими одинаковыми социокультурными ценностями, отли-

чается от взаимодействия между индивидами, расходящимися по этим качест-

вам. Поэтому существует степень толерантности или интолерантности в отно-

шениях между различными этносами. Это находит своё выражение во взаимо-

действии с лицами другой национальности в труде, в быту, в браке, в желании 

принять их как граждан своей страны. 

6. Региональная политика в сфере межнациональных отношений в Тю-

менской области эффективно реализуется в деятельности законодательной, ис-

полнительной и судебной ветвей власти. Но проявления этноизоляционизма, эт-

10 



ноэгоизма и этнофанатизма в сфере межэтнических отношений вызывают необ-

ходимость разработки и реализации программ, направленных на формирование 

толерантного сознания и профилактики экстремизма среди молодежи в поли-

культурном регионе. Для осуществления этой цели предлагается: разработать и 

реализовать программу «Формирование толерантного сознания и поведения» с 

учетом возрастных, психологических, этнических и конфессиональных особен-

ностей подрастающего поколения; воспитывать культуру межнационального 

общения; формировать правовую и юридическую грамотность; развивать этно-

культурную компетентность; обучать решению конфликтных ситуаций в много-

национальном коллективе; минимизировать враждебные установки путем рас-

ширения неформальных контактов среди молодёжи разных этнических групп; 

использовать средства массовой информации, социальной рекламы и сети «Ин-

тернет» для создания модели поведения в поликультурном обществе. 

Теоретическая и практическая значимость исследования. Диссертаци-

онное исследование носит теоретико-прикладной характер. Его теоретическая 

значимость заключается в выявлении типов этнической идентичности молоде-

жи в поликультурном регионе, которые являются одним из факторов толерант-

ности и гармоничного развития межэтнических отношений. Положения и вы-

воды диссертационной работы могут стать основой в создании региональных 

программ, направленных на формирование толерантных установок молодежи 

Правительством Тюменской области. Комитетом по делам национальностей и 

Департаментом по спорту и молодежной политике, а также для диагностики 

уровня межэтнической толерантности в области и прогнозирования межэтниче-

ских конфликтов. Материалы диссертационного исследования могут приме-

няться в преподавании учебных курсов по этнографии, социологии, политоло-

гии, этносоциологии, культурологии, конфликтологии. 

Апробация работы. Основные теоретико-методологические и практикоори-

ентированные положения диссертации опубликованы и докладывались на на 2-х 

международных научно-практических конференциях: г. Тюмень ( 2009,2011 гг.); 7-ми 

всероссийских научно-практических конференциях г. Тюмень (2007-2012 гг.). По-

11 



ложения диссертационной работы изложень! автором в 13 публикациях, 3 из кото-

рых, опубликованы в рекомендованном ВАК РФ издании. 

Структура диссертации. Диссертация состоит из введения, двух глав, за-

ключения, библиографического списка использованной литературы из 251 на-

именования и приложений. Работа содержит 152 стр. машинописного текста 

(без приложений). 

СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ 

Во введенииобосновывается актуальность темы диссертационного иссле-

дования, выявляется степень её разработанности, определяются объект и пред-

мет исследования, формулируются его цель и задачи, характеризуются теоре-

тико-методологическая и эмпирическая основа работы, раскрывается научная 

новизна и научно-практическая значимость исследования, излагаются основ-

ные положения, выносимые на защиту, определяется структура работы. 

В первой главе «Теоретико-методологические основы исследования 

межэтнической толерантности», состоящей из трёх параграфов, рассматри-

ваются основные теоретические подходы к определению «этнос», «нация», 

«народ», «этническая идентичность», «межэтническая толерантность»; сущ-

ность, содержание и границы толерантности в социальном взаимодействии. Это 

вызвано необходимостью их анализа и уточнения в соответствии со специфи-

кой межэтнической толерантности молодёжи в поликультурном регионе. 

Диссертант в своём исследовании опирается на теоретические концепции 

этноса и этничности отечественных (Ю. В. Бромлей, Л.Н. Гумилев, В.А. Тишков, 

С.М. Широкогоров) и зарубежных ученых (Н. Глейзер, М. Бенкс, Д. Мойнихен, 

С.Олзак, Р.Хилл, X. Штейн), которые представляют доминируюпще противопо-

ложные направления: «примордиализм» и «конструктивизм». Представители 

примордиального подхода рассматривают этничность как объевггивную данность, 

изначальную характеристику человечества. Конструктивистское направление 

определяет этничность как ментальный конструкт, искусственно созданный 

людьми, который используется в качестве инструмента для решения политиче-

ских и экономических задач. На основе анализа данных подходов автор особо 

выделяет культурно-психологическое направление примордиализма, которое по-

12 



нимает под этничностью, разделяемую членами группы культурную общность с 

такими характеристиками как язык, расовый тип, религия, мировоззрение, психи-

ческий склад. Этот подход позволяет понять с какой этнической культурой иден-

тифищфует себя индивид и психологические основы его поведения. 

Обзор научных работпо проблеме этничности позволил автору выделить 

формы этничности, представленные в классификации Б. И. Винера, С. Г. Кара -

Мурза, Г.У. Солдатовой, Ю.П. Шабаева. Анализ теоретических положений 

В.Г. Городяненко, К.О. Калинина, Ж.Т. Тощенко, Л.М. Дробижевой сделал 

возможным раскрыть основные факторы, влияющие на изменение этнической 

идентичности в обществе. К ним относят: ослабление мощи государства, поте-

рю профессиональной, социальной и культурной самоидентификации, разру-

шение культурной опоры и поддержки. 

В работе анализируются основные подходы к исследованию межэтниче-

ской толерантности. Для раскрытия многогранной природы межэтнической то-

лерантностиавтор подробно остановился на следующих подходах: межкультур-

ное взаимодействие в межэтнических отношениях, культурологический и пси-

хологический. 

Обобщая различные теории исследования межэтнической толерантности, 

диссертант пришел к заключению, что на проявление межэтнической толерант-

ности особое влияние оказывают: исторические (история групп и история об-

щения между ними); социально-экономические, политические, демографиче-

ские, экологические и ситуационные факторы; конкуренция этнических групп в 

экономической, политической, территориальной сферах; культурные факто-

ры (механизм симпатии и антипатии в межэтническом взаимодействии, культу-

ра этноса, культурные различия); личностные факторы (воспитание в семье, ав-

торитарный характер личности и её склонность к внегрупповым предрассуд-

кам), этнические установки, социальная идентичность личности; система обра-

зования; средства массовой информации. 

Диссертант в своём исследовании рассматривает философские и социоло-

гические концепции толерантности западноевропейских и отечественных уче-

ных, уточняя сущность, содержание и границы толерантности. 

13 



Автор данной работы разделяет позицию академика А. А. Гусейнова, ко-

торый предлагает от позитивной формулировки толерантности - быть терпи-

мым к инаковости (убеждениям, верованиям) других, перейти к её негативной 

формулировке - не навязывать другим своей инаковости(своих убеждений, ве-

рований). В рамках такой трактовкитолерантность может быть принята в каче-

стве принципа общественного поведения. 

Взгляды на сущностные характеристики толерантности привели к понима-

нию того, что толерантность как социальный феномен проявляется в процессе 

социального взаимодействия. Следовательно, особое значение в понимании и 

характеристике данной дефиниции приобретает социологический подход. 

Теоретическая модель социального поведения может быть рассмотрена в 

рамках теории социального действия,динамического поля, теории конфликта, 

системного подхода.Теоретическое осмысление социального действия М. Ве-

берапозволяет понять смысл, мотивы иценности индивида, которыми он руко-

водствуется в социальном взаимодействии. 

Анализ толерантности в рамках «динамического поля», которым опериру-

ет польский социолог П. Штомпка, делает возможным исследовать толерант-

ность в социокультурном поле, а именно, социальное сознание (представления 

о других), нормы поведения, существующие в обществе, взаимосвязанную сеть 

интересов и действий участников взаимодействия. 

Основные причины возникновения интолерантности находят своё отраже-

ние в теории конфликта, представленной в трудах зарубежных исследователей 

Р. Дарендорфа, Л. Козера и Р. Коллинза которые считают, что причины инто-

лерантности в обществе связаны с распределением социальных ролей и кон-

фликтом интересов в политической и социально-экономической сферах. 

Системный подход позволяет рассматривать общество и индивидовкак 

коллективный аспект одного целого. Представление индивида о себе тесно свя-

зано с представлениями других о нём. Таким образом, общество оказывает 

большое влияние на формирование представлений и суяодений его членов о 

других этнических группах. 

14 



Анализ социологических и философских концепций толерантности позво-

лил сделать вывод о том, что полного согласия между членами социума, воз-

можно, не существует. Это обусловлено наличием разнообразных факторов: 

социальных, культурных, психологических, ситуативных, которые оказывают 

влияние на поведение и взаимоотношения различных этнических групп, следо-

вательно, и на межэтническую толерантность. 

Во второй главе «Межэтническая толерантность молодежив ноликуль-

турном регионе: особенности функционированиян пути формирования» 

посвящена изучению влияния социокультурных особенностей населения Тю-

менской области на развитие этнической идентичности молодежи, представлен 

социологический анализ типов межэтнической толерантности молодежи, даны 

рекомендации по формированию межэтнической толерантности молодежи в 

поликультурном регионе. 

Рассмотрев социокультурные особенности населения юга Тюменской об-

ласти, автор пришел к следующим выводам. 

На формирование положительного типа этнической идентичности влияет: 

увеличение группы населения в возрасте 20 - 34 лет, возрастающая динамика 

численности молодых семей, высокий уровень образования молодого поколе-

ния на юге области. 

Трансформации этнической идентичности и развитию её негативных форм 

способствуют: невысокая экономическая активность молодежи, трудности тру-

доустройства, снижение уровня жизни населения, достаточно высокий уровень 

протестного настроения молодежи. 

Используя в работе методический инструментарий Г.У. Солдатовой и С. В. 

Рыжовой «Типы этнической идентичности», автор провел социологический 

анализ типов этнической идентичности молодежи. Опросник содержал шесть 

шкал, которые соответствовали следующим типам этнической идентичности: 

этнонигилизм, этническая индифферентность, позитивная этническая идентич-

ность (норма), этноэгоизм, этноизоляционизм и этнофанатизм. 

Данный выбор был обусловлен тем, что в методике оценивается степень 

этнической толерантности респондента на основе таких критериев, как уровень 

15 



«негативизма» в отношении к собственной и другим этническим группам, уро-

вень порога эмоционального реагирования на иноэтническое окружение. 

Типы идентичности с различным качеством и степенью выраженности эт-

нической толерантности выделены на основе шкалы этноцентризма, когда про-

исходит отрицание идентичности и представлено негативное отношение к соб-

ственной и другим этническим группам. 

Диагностика межэтнической толерантности в процессе межэтнического и 

межкультурного взаимодействия проводилась на основе «Шкалы социальной 

дистанции», предложенной американским социологом Э. Богардусом, которая 

необходима для определения степени терпимости, существующей в отношени-

ях между различными этническими группами. 

Типы этнической идентичности молодежи анализировались в зависимости 

от возраста и пола, уровня образования, семейного положения, национальной 

принадлежности, уровня дохода. 

Социологическое исследование типов этнической идентичности молодёжи 

проводилось в три этапа. 

На первом этапе исследования (2008 - 2009 гг.) диссертантом был прове-

дён анкетный опрос молодёжи юга Тюменской области с целью изучения типов 

этнической идентичности и уровня межэтнического и межкультурного взаимо-

действия среди представителей различных национальностей. В опросе прини-

мало участие 725 человек, среди них жители г. Тюмени, городов и сельских на-

селённых пунктов юга Тюменской области (Ишим, Тобольск, Ялуторовск, За-

водоуковск) в возрасте от 16 до 34 лет. Городское население составляло 60,4%, 

опрошено 438 человек, сельское население составило 39,6%, опрошено287 че-

ловек. При обработке выборки были соотнесены тендерные и возрастные про-

порции в соответствии с данными статистики. 

Из числа опрошенных 368 человек составляли мужчины и 357 человек -

женщины. Отклонения от генеральной совокупности по базовым признакам, 

фиксируемым статистикой, не превышало 5%. 

На втором этапе исследования (2009 - 2010 гг.) определялся объём вы-

борки для каждой страты (пол, возраст, национальность). Поскольку в задачи 

16 



исследования входил анализ отношений, который основан на межгрупповом 

сравнении, то необходимо было сделать представительность выборки, как для 

всей генеральной совокупности, так и для сравниваемых групп. Исходя из дан-

ного положения, русские, украинцы и татары представлены в необходимых 

пропорциях, а именно, было опрошено 519 русских (71,6%), 47 украинцев 

(6,5%), 53 представителя татарской национальности (7,3%). Другие этнические 

группы представляли выборочную совокупность, которая являлась прямо про-

порциональной своей численности в области - 14,6%. 

В социологическом исследовании принимали з^астие учащиеся старших 

классов средних образовательных учреждений (80 чел.), колледжей и училищ 

(73 чел.), студенты Тюменского государственного нефтегазового университета 

(247 чел), работающая молодёжь (325 чел.). Генеральная совокупность молодё-

жи составила 472,1 тыс., выборочная -725 человек. 

На третьем этапе исследования (2010 - 2011 гг.) был проведен экспертный 

опрос специалистов из Департамента по спорту и молодежной политике. Коми-

тета по делам национальностей, руководителей национально-культурных и на-

циональных общественных объединений, представителей научного сообщества. 

В эксперт-опросе приняло участие 16 респондентов. 

На первом этапе в качестве критериев отбора экспертов использовалось 

два признака: род занятий и стаж работы по интересующей проблеме. 

На втором этапе был применен метод коллективной оценки авторитетно-

сти экспертов. Экспертам был предложен список, включающий нескольких 

экспертов, и каждый из них выделил наиболее компетентных коллег. На осно-

вании ответов, была подсчитана сумма голосов, которые получил соответст-

вующий эксперт. 

В связи с тем, что этнический состав населения Тюменской области в по-

следние годы значительно изменился за счет граждан из бывших республик 

Средней Азии и Кавказа, автор работы посчитал нужным привлечь к эксперт-

ному опросу руководителей этих национально-культурных и национальных 

общественных объединений. 

17 



Для анализа межэтнических отношений были привлечены эксперты, пред-

ставляющие наиболее многочисленные этнические группы (русские, татары, 

белорусы). 

Данные, полученные в ходе эмпирического исследования типов этниче-

ской идентичности, показали, что преобладающим типом этнической идентич-

ности на юге Тюменской области является позитивная. Она характерна для 

большинства молодежи и находит отражение в толерантном отношении к 

собственной и другим этническим группам. К этой категории относится свыше 

половины опрошенных респондентов. 

По результатам опроса проявление толерантности зависит от пола и воз-

раста. На проявление межэтнической толерантности оказывает влияние семей-

ное положение и пол. Мужчины, независимо от семейного положения, всегда 

готовы иметь дело с представителями любого народа, несмотря на националь-

ные различия. Это явление, вероятно, можно объяснить тем фактом, что муж-

чины чаще, чем женщины, ориентированы на успех, и для них в деловых отно-

шениях национальная принадлежность не играет существенной роли. 

Именно в силу того, что в настоящее время смешанные браки стали довольно 

распространенным явлением, количество женщин, состоящих и готовых к межэт-

ническим контактам, больше (82,2%), чем тех, кто не в браке (75,1%) (рис.1). 

аЖенэтоамлжем) 
• Не женапне '¡имужем) 

1\ Женщины 

Рис.1. Мнения респондентов о готовности иметь дело с представителями 
любого народа в зависимости от пола и семейного положениям, 

в процентах к общему числу ответивших 

18 



Типы этнической идентичности «этническая индифферентность» и «этно-

нигализм» не преобладают у молодого поколения, однако они могут проявлять-

ся в некоторых ситуациях. Например, незначительная часть молодежи как муж-

ского, так и женского пола в возрасте от 16 до 30 лет ощущает превосходство 

людей другой национальности. Ощущение превосходства людей другой нацио-

нальности характерно для юношей и девушек 1 8 - 1 9 лет, но с возрастом это 

чувство проходит. Социологический опрос респондентов показал, что 49,3% 

мужчин и 29,2% женщин считают, что все права пользования природными ре-

сурсами должны принадлежать только их народу. 

Негативное отношение к другим этническим группам проявляется у рес-

пондентов с чертами этноэгоизма, этноизоляционизма и этнического фанатиз-

ма. Исследование позволило выявить, что этноэгоизм чаще всего распростра-

нен у мужчин (табл. 1). 

Таблица 1 

Мнения респондентов о нредночтении образа жизни своего народа, 
его превосходстве, о взаимодействии с людьми других национальностей 

Суждение 
Пол 

Суждение 
Мужчины Женщины 

Предпочитают образ жизни только своего народа 36,6 29,2 

Нередко чувствуют превосходство своего народа над 
другим 

35,0 27,2 

Взаимодействие с людьми других национальностей 
часто бывает источником неприятностей 

24,2 13,2 

Свыше трети респондентов - 36,6 % мужчин и 29,2% женщин предпочи-

тают образ жизни только своего народа. Вызывает тревогу тот факт, что 35,0% 

мужчин и 27,2% женщин нередко чувствует превосходство своего народа над 

другим народом; 24,2% мужчин и 13,2% женщин считают, что взаимодействие 

с людьми других национальностей часто бывает источником неприятностей 

(табл.1). Более 30% респондентов независимо от их уровня образования склон-

ны к проявлению этнического эгоизма. 

19 



Опрос экспертов и данные социологического опроса выявили серьёзные 

проблемы, связанные с миграцией, а именно: отсутствие адаптационных про-

грамм для мигрантов, бесплатных курсов изучения русского языка для взрос-

лого населения. Следствием этого становится появление напряженности в сфе-

ре межэтнической коммуникации. Молодые люди не испытывают раздражение 

от близкого общения с людьми других национальностей, но они ощущают чув-

ство напряжения, когда слышат вокруг себя чужую речь - 40,9% мужчин и 

29,8% женщин (табл. 2.). 

Таблица 2 

Мнения респондентов об отношении к чужой речи в зависимости от пола. 

Испытывают напряжение, когда слышат чужую речь 

Вариант ответа Пол Вариант ответа Мужской Женский 
Да 40,9 • 29,8 
Нет 48,8 61,8 
Затрудняюсь ответить 10,3 8,4 

У молодых людей есть черты этноизоляционизма. Социологический опрос 

показал, что не все молодые люди готовы к межкультурному взаимодействию. 

24,6% всех опрошенных респондентов предлагают «очистить» культуру своего 

народа от влияния других культур: 19,0% - русские, 1,4% - украинцы, 1,1% -

татары, 3,0% - другие национальности; 16,8% затруднились ответить на данный 

вопрос (табл.3). 

Таблица 3 

Отношение реснондентов к чужой культуре в зависимости от пола и 

Варианты 
ответа Русские Украинцы Татары 

Другие на-
ционально-

сти 
Итого 

Да 19,0 1,4 1,1 3,0 24,6 
Нет 40,0 4,0 5,7 9,0 58,6 
Затрудняюсь 
ответить 12,6 1,1 0,6 2,6 16,8 

Итого 71,6 6,5 7,3 14,6 100 

20 



Молодежь склонна к проявлению национального фанатизма, эти черты 

выражены у трети опрошенных респондентов. 

При ответе на вопрос «Я - такой человек, который никогда серьёзно не 

относился к межнациональным проблемам» - выяснилось, что межнациональ-

ные проблемы волнуют представителей всех национальностей (50,2%) и не ос-

тавляют их равнодушными. Поэтому полученный результат подтверждает не-

обходимость проведения молодежной политики, направленной на утверждение 

принципов гражданского согласия. 

Диагностика межэтнической толерантности проводилась также на основе 

«Шкалы социальной дистанции» Э. Богардуса. Использование данной шкалы 

позволило определить степень терпимости в отношениях между различными 

этническими группами. Согласно данной шкале сформулирован список из се-

ми суждений, отражающих различную степень дистанции. При опросе респон-

денты отмечали то суждение, которое соответствовало допускаемой ими сте-

пени близости с членами предложенной группы. 

Ответы респондентов показали, что им наиболее близка социальная дис-

танция со славянами и европейскими народами. Почти половина опрошенных 

респондентов - 45,9% могут принять славян и другие европейские народы как 

граждан своей страны: русские (31,9%), украинцы (2,8%), татары (4,1%), дру-

гие национальности (7,2%); 14,2% могут принять их как коллег по работе; 1,4% 

как туристов в своей стране. 

Согласно данным исследования, респонденты готовы к межэтническому 

взаимодействию с русскими: 57,4% респондентов всех национальностей могут 

принять их как граждан своей страны. Количество респондентов, которые не про-

тив брака и родствеьшых уз с русскими составляет - 18,8%; в том числе 14,8% -

русские, 0,6%) - украинцы, 1,4% - татары, 2,1 % - другие национальности. 

Представители народов Кавказа и Средней Азии воспринимаются участ-

никами взаимодействия отчужденно, респонденты стремятся сохранить неко-

торую дистанцию между собой и другими: 33,1% опрошенных готовы принять 

их как граждан своей страны: из них 22,6%- русские, 2,1% - украинцы, 2,3% -

21 



татары и 6,1% - представители других национальностей. Значительная часть 

респондентов - 19,9% предпочитают не видеть их в своей стране: 15,3% рус-

ских, 1,8% - украинцев, 1,5% - татар, 1,2% - другие национальности. Не про-

тив брака и родственных уз с представителями этой группы только 3,3% всех 

опрошенных респондентов. 

Таким образом, можно сделать вьшод, что молодежь может быть толе-

рантной к представителям одной этнической группы и относиться отчужденно к 

другой. Она готова принимать их в качестве граждан своей страны, как друзей, 

соседей и коллег по работе, но не готова к брачным и родственным отношениям. 

На основании полученных результатов в ходе диссертационного исследо-

вания автор пришел к выводам. 

1. Преобладающим типом этнической идентичности молодежи юга Тю-

менской области является позитивная этническая идентичность. 2. Молодежь с 

позитивной этнической идентичностью относится толерантно к другим этни-

ческим группам. 3. Проявления особенностей того или иного типа идентично-

сти зависит от пола и возраста, семейного положения, конкретной ситуации. 4. 

На тип этнической идентичности не влияет уровень образования, доход и на-

циональная принадлежность.5. У молодежи не превалируют такие типы этни-

ческой идентичности, как «этническая индифферентность» и «этнонигилизм», 

однако их проявление может быть обусловлено ситуацией. Незначительная 

часть респондентов считает, что все права пользования природными ресурсами 

должны принадлежать только одному народу. Молодежь ощущает превосход-

ство людей другой национальности. 6. У молодого поколения проявляются 

черты негативных типов этнической идентичности: этноэгоизма, этноизоля-

ционизма и национального фанатизма. 

Таким образом, проведенное социологическое исследование показало на-

личие проблем в сфере межэтнических отношений в Тюменской области и 

подтвердило необходимость в разработке и реализации программ, направлен-

ных па формирование толерантного сознания и профилактики экстремизма 

среди молодежи поликультурного региона. 

22 



Теоретические и практические результаты, полученные в ходе диссертаци-

онного исследования, позволили диссертанту предложить основные направле-

ния формирования толерантного сознания и поведения молодежи: разработка 

программы «Формирование толерантного сознания и поведения» с учетом воз-

растных, психологических, этнических и конфессиональных особенностей под-

растающего поколения; введение в общеобразовательные программы предме-

тов «Азбука толерантности», «Национальные культуры», направленные на вос-

питание культуры межнационального общения; изучение национальных языков 

в учреждениях дополнительного образования; организация совместных празд-

ников для знакомства с национальными обычаями и традициями других наро-

дов; формирование правовой и юридической культуры в сфере межэтнических 

отношений; широкое привлечение средств массовой информации, социальной 

рекламы и сети «Интернет» для создания модели поведения в поликультурном 

обществе. 

В заключении подведены итоги диссертационного исследования, сфор-

мулированы основные выводы, даются рекомендации по формированию ме-

жэтнической толерантности молодежи в поликультурном регионе. 

В приложениях содержится информация о Законодательстве, направлен-

ном на соблюдение принципов межэтнической толерантности, таблицы с дан-

ными социологического исследования, анкеты для респондентов и экспертов, 

состав экспертов. 

Основные положения диссертационной работы нашли отражение в 13 пуб-

ликациях автора общим объемом 2,73 п.л. Основные из которых: 

Статьи, опубликованные в изданиях, рекомендованных ВАК РФ: 

1. Омелаенко Н.В. Современные исследования категории этничности / 

Н.В. Омелаенко // Известия высших учебных заведений. Социология. Экономи-

ка. Политика. - 2009. - №2. - С. 8 - 10. 

2. Омелаенко Н.В. Социологические подходы к исследованию проблемы 

толерантности /Н.В. Омелаенко // Известия высших учебных заведений. Со-

циология. Экономика. Политика. - 2010. - №1. - С. 12 - 14. 
23 



3. Омелаенко Н.В. К вопросу об основных направлениях формирования ме-

жэтнической толерантности молодежи / Н.В. Омелаенко // Известия высших 

учебных заведений. Социология. Экономика. Политика.- 2012. - №2. - С. 42 -46 . 

В других изданиях: 

4. Омелаенко Н.В. Современные исследования категории этноса / 

Н.В. Омелаенко // Сорокинские чтения. Отечественная социология: Обретение 

будущего через прошлое: Материалы 1У Всероссийской научной конференции. 

- Тюмень: ТюмГНГУ, 2008. - С. 242 - 243. 

З.ОмелаенкоН.В. Теоретические подходы к проблеме исследования толе-

рантности / Н.В. Омелаенко // Сорокинские чтения. Отечественная социология: 

Обретение будущего через прошлое: Материалы IV Всероссийской научной 

конференции. - Тюмень: ТюмГНГУ, 2008.- С. 52 - 54. 

6. Омелаенко Н.В. О влиянии средств массовой информации на общест-

венное сознание в работах зарубежных исследователей /Н.В. Омелаенко // Ма-

териалы Всероссийской научно- практической конференции молодых ученых 

«Гуманитарные стратегии развития региона» / [Электронный ресурс].- Тюмень: 

ТюмГНГУ, 2008. - С. 168 - 170. 

7. Омелаенко Н.В. Роль иностранного языка в формировании межэтнической 

толерантности студенческой молодежи /Н.В. Омелаенко // Роль иностранных 

языков в подготовке специалистов нефтегазового комплекса: проблемы и пер-

спективы изучения в современных условиях: Материалы Международной научно-

практической конференции. - Тюмень: ТюмГНГУ, 2009. - С. 59 - 62. 

8.0мелаенко Н.В. Проблема толерантности в глобальном мире / Н.В. Оме-

лаенко //Традиционная и техногенная цивилизация: проблемы взаимодействия: 

материалы научно-практической конференции. - Тюмень: ТюмГНГУ, 2010. -

С. 236-240. 

9.Омелаенко Н.В. Теории нации в исследованиях отечественных зарубеж-

ных ученых / Н.В. Омелаенко // Гуманитарные проблемы современности: ма-

териалы Всероссийской научно-практической конференции.- Тюмень: 

ТюмГНГУ, 2009. - С. 96 - 100. 
24 



10. Омелаенко Н.В. Влияние этнической культуры на проявление межэт-

нической толерантности молодежи / Н.В. Омелаенко // Молодежь: гуманитар-

ные стратегии преодоления социальных рисков: материалы Всероссийской на-

учно- практической конференции. - Тюмень:ТюмГНГУ, 2010. - С. 373 - 376. 

11. Омелаенко Н.В. Особенности этнической идентичности молодежи Тю-

менской области / Н.В. Омелаенко // Гуманитарные аспекты модернизации Рос-

сии: материалы Всероссийской научно-практической конференции молодых 

ученых. - Тюмень: ТюмГНГУ, 2011. - С. 309 - 312. 

12. Омелаенко Н.В. Социальное взаимодействие - «поле проявления толе-

рантности» / Н.В. Омелаенко // Актуальные проблемы развития современного 

общества: материалы международной научно-практической конференции. -

Тюмень: ТюмГНГУ, 2011. - С. 274 - 276. 

13. Омелаенко Н.В. Социально-психологические факторы этнической толе-

рантности /Н.В. Омелаенко //Демократия и гражданские инициативы в глобаль-

ном мире: материалы Всероссийской научно-практической конференции молодых 

ученых, аспирантов, студентов. - Тюмень: ТюмГНГУ, 2012. - С.190 - 193. 

25 



ОМЕЛАЕНКО НАТАЛИЯ ВИКТОРОВНА 

МЕЖЭТНИЧЕСКАЯ ТОЛЕРАНТНОСТЬ МОЛОДЕЖИ 
В ПОЛИКУЛЬТУРНОМ РЕГИОНЕ 

Подписано в печать 24.01.2013. Формат 60x90 1/16. Усл. печ. л. 1,5. 
Тираж 100 экз. Заказ № 69. 

Библиотечно-издательский комплекс 
федерального государственного бюджетного образовательного учреждения 

высшего профессионального образования 
«Тюменский государственный нефтегазовый университет» 

625000, Тюмень, ул.Володарского, 38. 

Типография библиотечно-издательского комплекса. 
625039,Тюмень, ул. Киевская, 52. 


