
На правах рукописи 

АЛЕКСБЕНКО АЛЕКСАНДР ИВАНОВИЧ 

Религия в условия1( модернизации совремшного российского общества 

Специальность 22.00.06. - Социология 1^ль1уры, духовной жизни 

АВТОРЕФЕРАТ 
диссертации на соискание ученой степени 

кандвдаха социологических наук 

Курск-2005 



Диссертация вьшолнена на кафе;фе философии и социологии Курского 
государственного технического университета. 

Научный руководитель: Зас;^женньш работник высшей школы, 
доктор философских наук, профессор 
Кравчук Павлина Феодосьевна 

Официальные оппоненты: доктор философских наук, профессор 
Когай Евгения Анатольевна 

кацднпэт философских наук, доцент 
Степашов Николай Семенович 

Ведущая организация: Белгородский государственный 
унив^ютгет 

Запщга состоится "29" июня 2005 г. в 14 часов на заседании 
диссертационного совета К 212.105.04 по защите диссертаций на соискание ученой 
степени кандидата социологических наук хфи Курском государственном 
техническом университете по адресу: 305040, г. Курск, ул. 50 лет Окгяфя, 94. 

С диссертацией можно ознакомиться в библиотеке Курского 
государственного технического университета (305040, г. Курск, ул. 50 лет Октября, 
94). 

Автореферат разослан "28" мая 2005 г. 

Ученый севретарь диссертационного совета ^ И.Б. Гайдукова 



Ш^б лугт^ 
Общая характфистика работьь 

Актуальность исследования. Современное российское общество можно 
определить как общество, находящееся в процессе модернизации. Переломные 
эпохи всегда связаны с противоречивыми процессами, которые неоднозначно 
влияют на все социальные инсппугы, изменяя их роль, статус и социальные 
функции. Для российского общества на рубеже XX-XXI веков харакгфны коренные 
изменения в экономике, социальной структуре, политических отношениях, которые 
не могли не сказаться на общественном сознании и духовной жизни общества в 
целом. Гфоизошло 1д>ушение государственной идеологии, детерминирующей на 
протяжении нескольких десятилетий мировоззрение россиян, сформировался своего 
рода <фьшок идей». На фоне этих хфоцессов религия обретает новый статус. 
Духовный поиск общества определяет интерес не только к традиционным для 
России религиям, но и к совершенно новым религиозньш движениям, частично 
тфишедшим к нам из дфугих стран, а частью, возникшим на нашей почве. 

В последние десятилетия наблюдается некоторый рост религиозности, который 
необходимо осмыслить и проанализировать, используя научную методологию. 

Процесс роста религиозности, хщнкгеризующую общую картину эволюции 
массового сознания в России, можно рассмотреть гфи помощи модели «маятника», 
дБиядтцегося от одного мировоззренческого положения к противоположному и 
затем обратно. 

Религия в условиях модернизации современного российского общества 
трансформируется под воздействием общих трансформационньгс процессов и 
х^)акгфизуется некоторой противоречивостью, изменением статуса, функций и 
хщ)актера религиозного поведения. 

Вместе с тем происходит навязывание идей клерикализации несколькими 
путями: 

• посредством сращивания государственной и церковной идеологии, 
характерной для традиционных религий (православия и ислама); 

• средствами массовой информации (телевизионнью передачи, 
ангажированные статьи); 

• включением в образовательные ставдарты дисциплин конфессиональной 
направленносга (истории православия, мусульманства, закона Божьего). 

Однако навязываемая идея клерикализации не находит отклика в общественном 

сознании и поведении, хотя '^^'ЧЯОТ^7|71ИВ15^'''"'У°*^"' религии все же 
ВМБЛИвТЕКА 



существует, так как она дает возможность определенной части населения заполнить 
мировоззренческий вакуум и решить проблему самоиденгификации 

Низкая методологическая культура тиражируемых средствами массовой 
информации публикаций, несомненная порой предвзятость их содержания, 
отсутствие единого подхода к традиционным и новым религиям среди 
специалистов, представителей государственных структур и самих конфессий 
порождает гфоблему синтеза гфотивостоящих точек зрения. 

Развитие религиозной стуации в РФ в последнее десятилетие XX века 
свидетельствует о внутренних противоречиях процесса секуляризации российского 
общества. На уровне массового сознания реальностью стали проявления 
противоположного секуляризации процесса сакрализации На институппональном 
уровне, секуляризация как преодоление религии путем атеизации всех структур 
социалистического общества сменилась тенденцией к клерикализации 
общественных институтов. Однако этот щюцесс мало изменил внутреннюю 
религиозность населения, при чем в некоторьгс случаях он привел и к отторжению 
религиозных ценностей. Поэтому исследование обретает очевидное нравственное 
содержание, позволяя, с одной стороны, показать место религии в общественной 
жизни, а с другой - обосновать необходимость уважения щзава каждого гражданина 
на свободу совести, предотвратить усиление клерикализма, фанатизма, религиозной 
нетерпимости в обществе. 

Степень научной разработанности пpoбл0VIЬL Феномен религии стал 
предметом изучения в различных отраслях знания. 

Психология религии исследует психологические закономерности 
вознрпшовения, развития и функционирования религиозньгс явлений 
индивидуальной, и общественной психологии, содержание, структуру, 
направленность этих явлений, их место и роль в религиозюм комплексе и влияние 
на внерелигиозные сферы жизнедеятельности общества. В рамках данного подхода 
особое место отводится теориям таких ученых как У. Джеймс и 3. Фрейд 

Философия интерпретирует релгатпо на основе конкретного 
субординирующего принципа, который определяет гносеологические, 
аксиологические и онтологические особенности религии (А. Бирс, Р Отго, М 
Мюллер, М. Элиаде). 

Социология рассматривает религию, как на теоретическом, так и на эмпири­
ческом уровнях, анализ1фует религиозное поведение людей, в единстве с их 

^ . , 5 , - . > 



ценностями показывает естественные социокультурные предпосылки появления 
религии как сложного, опфыгого, динамичного социокультурного явления (Д 
Боукер, М Вебер, Г. Зиммель, Э. Дюркгейм, О. Конт, Г. Спенсер) 

Исследование трансформации культуры и религии как составной части нового 
постиндустриального общества осущестлвялось в социальных теориях 
постмодернизма (Дж.Гэлбрейг, ПДрукер, Э.Тоффлф, ДБелл, МКасгельс) и 
концепцях позднего илирадикализованного модерна (Ю. Хабермас, Э Гидценс). 

Анализ роли религиозного фактора в общественной жизни различных стран 
осуществлен в работах таких ученых как Р.Белла, П. Бергер, М. Вебер, П. П. 
Гайденко, Т. Н. Глебова, ME. Добрускин, Ю. А. Леваги, ТЛукман, М П. КЬедлов, 
Т. YlapcoHC, И. Н.Яблоков. 

Осмысление процесса изменения роли религии осуществляется в концепциях 
религиозного модернизма в работах таких исследователей как А.С.Ваторопин, Ю В. 
Рыжов, Д М. Угринович, Д Бонхёффер, Э.Пикеринг, ЯТуроу. 

Функции религии рассматриваклх;я такими учеными как К. Маркс, 
М.Е. Добрускин, Э. Дюркгейм, М Вебер, Г. Зиммель, Р. Белла, П. Бергер, Н. JfyMaH, 
Р. Мертон, С. Хангинггоя 

Следует вьщелшъ концепции, в которых религиозность является одним из 
главных тфедметов при изучении религии (В. И. Гараджа, Ю. А. Левада, Л Н. 
Митрохин, М П Мчедлов, Д М Угринович, И Н.Яблоков). 

Религиозное поведение как отражение религиозности, причины ее роста 
представлены в работах Т.И. Варзановой, Ю. А. Га^илова, К. Селиверстова Н. А, К 
Каариайнен, Ю. А. Левады, Б. А. Лобовика, М П. Мчедлова, А А. Панкова, Э. 
Хоффера, Д Е. Фурмана, АГ. Шевченко, И. Н.Яблокова 

Перечисленные работы заложили основы для теоретического изучения религии 
как социокультурного явления. Однако, несмотря на обилие литературы, огромное 
разнообразие точек зрения и суяодений, теоретические аспекты изучения религии 
как социокультурного явления современной России и ее процессной составляющей -
религиозности, еще не получили достаточно по;фобных исследований и не 
удовлетворяют в полной мере потребность в глубоком освоении социальной 
сущности религии. 

Современное состояние религии характеризуется противоречиями 
развивающегося постиндустриального общества. Это позволяет поставить в 
диссертационном исследовании следующую цель - выявить особенности религии и 



религиозного поведения в условиях модернизации российского общества на рубеже 
XX-XXI веков. 

Достижение этой цели требует решения следующих задач: 
1) выявить роль религии как социокультурного явления в условиях 

модерниз1фующегося общества; 
2) на основе анализа социокультурных функций религии выявить особенности 

их трансформация в современном российском обществе; 
3) осуществить типологизацию религиозности сощкменной России; 
4) рассмотреть особенности религиозного поведения в условиях модернизации 

общества. 
Объектом исследования данной работы является религия как социо1ультурное 

явление. 
Предмет исследования - изменение статуса, функций религии и религиозного 

поведения верующих в условиях модернизации современной России. 
Гипотеза диссертационного исследования. В современном российском 

обществе, которое можно рассматривать как модернизирующееся, религиозность 
является в большей мере внешним атрибутом поведения, чем внутренней 
ценностно-мотивационной составляющей при реализации религиозных 
потребностей личности. 

Теоретические и методологические основы исследования. Диссертахщонное 
исследование базируется на принципах историзма и логического анализа и синтеза. 
В работе использовались методы систематизащш и классификации, теоретического 
обобщения и другие общенаучные методы. Теоретико-методологической основой 
послужили следующие теории и концетттуальные подходы: методологии аналтпа 
религии А. Баркер, В. И Гараджа, Ю. А Левада, Д Н. Митрохин, М П. Мчедлов, Д 
М. Угринович, И Н.Яблоков; социокультурный анализ религии А. Баркер, А. С 
Ваторопин, Ю А. Левада, ЛН Митрохин, Ю.В Рыжов, НА. Трофимчук; 
ценностно-мотиватщонный анализ религии Д АЛеонтьев, М. К Мамардапшили, Д 
Н. Узнадзе. 

Эмпирическую базу исследования составили данные исследований 
Всероссийского центра изучения общественного мнения, Фотада общественного 
мнения, Госкомстата РФ за 1992 - 2004 годы, результаты социологического 
исследования, проведённого автором на территории города Курска в декабре 2003 -
мае 2004 года В опросе приняло участие 502 человека Выбор респондентов 



строился по квотному принципу согласно представигельсгву верующих и 
неверующих в структуре населения города Курска по данным Госкомстата. В 
рамках выделенных квот опрос проводился на основе случайной выборки с 
последующей коррекцией по социально-демографическим показателям. Метод 
сбора первичной информации - анкетирование. Обработка данных производилась в 
операционной системе Wmdows ХР с применением аналитической программы 
Statistica 5.0. В диссертационной работе также использовалась статистическая 
информация, предоставленная отделом регистрации и лицензирования религиозньЕ< 
и общественных организаций управления юсппщи Курской области. 

Научная новизна диссертационного исследования состоит в следующем: 
• выявлено, что в современных условиях модернизации российского 

общества статус религии определяется процессами секуляризации, религиозной 
деконструкции, десакрализации и индивидуализации религии; 

• на основе социокультурного анализа функций религии установлена 
приоритетность компенсаторной и мировоззренческой функций в современной 
социокультурной ситуации России, а также актуализация транслирующей 
функции религии; 

• показано, что в силу нечеткости границ социальной группы верующих, 
религиозное поведение строго не дифференцируется ни в культовых, ни в 
социальных действиях респондентов; 

• в ходе проведенного социологического исследования было установлено, 
что в современном российском обществе религиозное поведение верующих 
подчинено желанию идентифицировать себя с определенной социальной группой, 
а не с 1финадлежностью к вере как таковой. 

Апробация работы. Результаты диссертационного исследования 
докладывались и обсуждались на научно-теоретической конференции "Горизонты 
1д'льтуры" (Санкт-Петербург, ноябрь 2003г.), на конференциях: "Управление 
качеством в учебном процессе" (Курск, февраль 2004 г), "Молодежь и XXI век" 
(Курск, май 2004 г), Международной научно-теоретической конференции, 
посвященной 250-летию со дня рождения Преподобного Серафима Саровского 
"Социальное партнерство государства и церкви - объективное условие стабильности 
политической системы гражданского общества" (Курск, июнь 2004 г.), "Россия на 
рубеже веков: история и современность" (Курск, ноябрь 2004г.), "Культура и власть" 
(Пенза, декабрь 2004 г.). 



Диссертация была обсуждена и рекомендована к защите на заседании кафедры 
философии и социологии Курского государственного технического университета 
Рад выводов и положений был апробирован в ходе научных семинаров аспирантов 
кафедры философии и социологии КурскГТУ. 

Научно-практическая значимость работы состоит в следующем: 
-Матфиалы диссертационного исследования могут быть использованы в i^pcax 

по социологии, культурологии, философии, психологии и религиоведению в 
разделах, посвященных религии как социокультурному явлению. 

-Выводы диссертационной работы могут быть использованы органами 
местной власти для анализа межконфессиональных отношений. 

-Разработанная автором социологическая анкета может бьпъ использована дня 
сравнительного анализа или выявления тенденций, происходящих в сфере 
религиозного поведения и общественного сознания в целом 

Структура работы. Диссертационное исследование состоит из введения, двух 
глав по два параграфа каждая, заключения и списка литературы 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ ДИССЕРТАЦИИ 
Во Введении обосновывается актуальность выбранной темы, выявляется 

степень научной разработанности исследуемой проблемы, определяются цели и 
задачи диссертационного исследования, оценивается новизна его результатов, 
раофывается теоретическая и тракгическая значимость диссертации 

Первая глава "Религия как социокультурное явление современной России" 
посвящена анализу изменения места и функций религии как социокультурного 
явления в современном российском обществе в результате становления 
постиндустриализма 

В параграфе 1.1 "Место религии как социокультурного явления в условиях 
мод^}низирующегося общества" анализируется влияние особенностей 
инстигуциональнык трансформаций современного российского общества на 
изменение места религии в современной России, которая рассматривается как 
модернизщзующееся общество. Особенности современной российской 
институализации обусловлены следующими моментами: во-первьрс, экономическая 
эволюция в России есть эволюция институтов командной экономики в сторону 
рьшочной; во-вторых, эволюция политгасо-правовых инсппутов связана с 
изменением властньрс отношений в направлении их демократизации; в-третьих, 

8 



эволюция социо1ультурной системы происходит за счет встраивания и 
взаимовлияния элементов двух типов культур: индустриальной и 
постшздустриальной. 

Религия с позиций социологии рассматривается как специфвиеский социальный 
феномен, вьшолняющий определенные функции в обществе, которые инвариантны 
по отношению к конфессиям. При этом под религией понимается единая система 
верований и ритуалов, имеюищх отношение к священным вещам, то есть к вещам 
избранным и запретным, - верований и ритуалов, которые объединяют в единую 
духовную общину, называемую церковью, всех тех, кто является ее привержетшзми 
(Э.Дюркгейм). 

Осмысление процесса изменения места релштш осуществляется путем 
привлечения концепции религиозного модернизма, которая отражает взаимосвязь и 
х^акгдз взаимодействия между религией как целостной динамичной духовно-
социальной подсистемой и обществом как социальной системой, находящейся в 
процессе модернизации (А.С. Ваторопин). В данном случае необходимо 
разграничить следующие гоменения: 1) изменение взаимоотношения государства и 
религии; 2) изменение отношения гразвдан общества к религии и 3) изменение 
отношения религии к социальной модернизации. 

Сегодня на постсоветском пространстве в связи со сменой социально-
экономического и социально-политического устройства сформировались три модели 
взаимоотношений государства и религии, которые можно назвать реставрационной, 
клерикальной и секуляризационной. В рамках первой, реставрационной модели 
происходит восстановление роли и места религии в тех объемах, которые были 
характерны для дореволюционной России. Вторая, клерикальная модель 
подразумевает соз1азние взаимоотношений меиу]у церковью и государством по 
западноевропейскому образцу. Для третьей, сеь^ляризационной модели характерны, 
преяаде всего, жесткое законодательное отделение цфкви от государства и 
отсутствие финансирования религиозных организаций со стороны центральных 
органов власти; законодательное захфеппение равенства религиозных институтов 
перед законом. 

До конца XX века Российская Федерахщя придерживалась секуляризационной 
модели, продолжая тюшгтику советского государства в отношении религии. Но 
после довольно жесткой общественно-политической дискуссии 1997 г., российская 
Дума приняла новую редакцию закона "О свободе вероисповедания и религиозных 



организациях", позволяющую говорить об эволюции государственно-церковных 
отношений в направлении становления клерикальной модели. Во всяком случае, 
наблюдается тенденция к тому, что дискриминация "нетрадиционные" религиозных 
общин, как со стороны властных органов, так и православных церковных структур, 
становится все более распространенным явлением. 

В настоящее время мы наблюдаем переход к информационному обществу, для 
мировоззрения которого свойственно провозглашение неизбежности постепенного 
распада социума и замена его фрагментарной виртуальной реальностью. 
Миропонимание информационного общества можно охарактеризовать как 
ироничное отношение ко всякого рода претензиям на абсолютность и 
окончательность, неважно, относятся ли они к мифу или к рациональному 
мьшшению, а также ироническое отношение ко всем формам замкнутости. По этой 
причине возникает множество вариантов миропонимания, которые приводет к 
необходимости толерантного к ним отношения, учитывающего сложность и 
многообразие действительности. 

В вопросе о коллизиях 1ультуры концепция информационного общества 
открьшает новую перспективу, она рассматривает существующую между 
различными 1ультурами напряжётшостъ как продуктивное состояние, утверждая, 
что деструктивной эта напряжённость становится лишь в тех случаях, когда не 
уважаются чужие культуры. Таким образом, миропонимание информационного 
общества более толерангно к другим религиозным традициям и к нетрадиционной 
религиозности. Религиозное сознание населения России наполняется новыми 
идеями и представлениями, х^зактерными для различных религиозньос традиций 
Тем самым эволюцию религии невозможно отделить от процессов, определяющих 
становление постиндустриальной повседневности. 

Религия тфиспосабливается к новой социокультурной ситуации, поэтому 
законсервированные, не способные к модификациям или необходимым 
обновлениям доктринальные ЩЗРШЦИПЫ традиционного православия в меняющихся 
социально-политических и экономических условиях не могут удовлетворить всю 
палитру духовных запросов современного общества 

В модернизирующемся обществе решающими оказьшаются процессы 
секуляризации, религиозной деконструкции, десакрализатош и ицдивидуации. 
Процесс секуляризатдаи, деса1фализации жизненного и системного миров ведёт к 
уменьшению воздействия на общество и индивида традиционной религиозности, 

10 



падешпо авторитета самого социального института религии. flecaiqKurasauHR, на наш 
взгляд, как процесс, эволюционно параллелен секуляризации, но не тозвдественен 
ей. Десакрализация - это сущностное основание процесса секуляризации, связанное 
с угасанием диалектики caiqjanbHoro в историческом времени, с затруднённостью 
его манифестации в жизненном М1фе. 

Эволюция общества идёт по пути дифференциации, и религия утрачивает 
прежнее значение "священного образа". Религия в результате секуляризации 
общества, утраты им caiq)aiibHoro характера, вьщеляется в одну из сфер жизни 
общества и становится со временем в большей степени частным делом. Поэтому, 
религия в качестве социального инсппуга оказьшает меньше прямого влияния на 
различные сферы жизни общества. Но это компенсируется тем, что для индивида, 
который получает теперь возможность сознательно выб1фать религиозную веру, 
освобождаясь от принуждения со стороны церкви, религия становится более 
значимой. Данный процесс в развитии религии как социокультурного явления 
обусловлен повьшхением степени свободы в выборе людьми сферы своей 
деятельности. 

Некоторые исследователи полагают, что в информационном обществе 
традиционные религии, прежде всего, ?фистианские, находятся в упадке, а 
христиане различных конфессий потеряли свою идентичность. Место христианства 
занимает так называемое движение "New Age", результатом чего является 
иррационализация всех процессов этоса и 1ультуры (Г. Рормозер). 

Данное явление А.С. Ваторопин предлагает назвать религиозной 
деконструкцией, которая не означает полный отказ от религии и не является 
возвратом к атеизму. Деконструкция религии означает разрушение целостного, 
системного представления о ней. Поэтому религия приобретает абсолютно 
иррациональный, фрагментщзный, противоречивый характер (А.С. Ваторопин). 

Следующей фундаментальной особенностью религии как социокультурного 
явления современности является религиозный индивидуализм, являющийся 
закономерным результатом ицциввдуации (П Бергер) или атомизации (Г.С. 
Батищев). Щх)грессирующий религиозный индивидуализм ведет к феномену 
"индивидуальных религий" (Э. Дюркгейм). Растущая дифференциация культуры и 
общества отвечает на этот вопрос утвердительно, количественное увеличение 
субкультур и конгрегации в современном обществе хфедоставляет индивиду 
больпше возможности предпочтения формы актуализации сознания. 

11 



Становление постиндустриального, или ш1формационного, общества в России в 
огфеделенной мере способствовало привнесению в религиозную жизнь страны 
западноевропейских проблем и тендешщй. Российское общество в последние 
несколько лет столкнулось с проблемой, щюявивщейся на Западе 20-25 лет назад 
Происходит это в форме организации различного рода групп, обещающих своим 
приверженцам самые желанные и ценные для них блага - духовные, социальные, 
материальные, - в обмен на полное подчинение и поклонение лидеру, идеологии и 
джлщплине такой группы. Но фактически осуществляется ничем и никем не 
кошролируемое ложное рекламное заманивание, использующее самые значимые и 
укорененные ценности для вовлечения людей в гфоцесс дальнейшей 
цетюнагфавленной обработки сознания. 

Анализируя третий аспект - отношение религии к социальной модернизации -
можно выявить идеологическую позицию религиозных организаций и 
мотивационные возможности религии в отношении поведения верующих, а также 
проанализщювать данное поведение, способствующее или щзепягствующее 
социальной модернизации. В данном случае можно вьщелтъ две противоположные 
позиции (АС.Ваторопин): 1) щюмодернисгская позиция, связанная с 
положительным отнощением религии к прогрессивному развитию общества; 
2) кошрмодернистская позиция, связанная с отрицательньш отношением религии к 
социальной модернизации Каждая из этих позиций имеет радикальный, умеренный 
или слабовыраженный тон. Но отношение к модернизации общества, во-первых, 
отличается в рамках различных религий, во-вторых, можгт изменяться в рамках 
одной и той же религии в ощзеделенные периоды ^мени . 

В России традиционные религии - православие и ислам - занимают позицию 
умеренного кошрмодернизма, которая вьфвжается в довольно пассивном, часто 
косвенном сопротивлении религии проводимым социальным реформам. Среди 
нетрадиционных религий спектр позиций очень шщхж: от радикально 
контрмодернистских (исламский фундаментализм) до радикально модернистских 
(различные протестантские течения). 

Таким образом, основньш фактором, детерминирующим процесс 
трансформации места религии в современном российском обществе, является 
переход к постиндустриализму как определенной стадии социального развития. 
Данный процесс в Российской Федерации сопровождается своеобразным 
религиозным ренессансом, вьсшанным формзфованием клерикальной модели во 

12 



взаимоотношениях русской православной церкви и государства При этом 
занимаемая официальной церковью позиция традиционализма, то есть умеренно 
конгрмодернистсская позиция, не соответствует общим тенденциям религиозного 
модернизма 

В параграфе 1.2 "Трансформация социощ>льщрных функций религии в 
современном российском обществе" нами рассмотрена религия как интегральный 
социокультурный феномен со сложной функциональной структурой. Современное 
российское общество рассматривается как транзитивное, сочетающее в себе 
элементы индустриального и постиндустриального общества Что ведет к 
изменению функций многих институтов, в том числе института религии 

В имеющейся литературе при анализе функций религии авторы (КН. Яблоков, 
В.И. Гараджа) в основном ограничиваются их эмпирическим перечислением; не 
существует однозначного определения ни количества функций, ни их содержания. 
На наш взгляд, преодолеть эту проблему можно, если анализтфовать религию как 
социокультурное явление, вьвделяя две составляющие религии - 19'льтурную и 
социальную. Это позволит описать функции, которые вьшолняет религия 1) как 
элемент общества в целом и 2) как составная часть культуры. Тем самым можно 
размежевать сотщальные и культурные функции. Опираясь на концепцию AGIL Т. 
Парсонса, следует выделить основные социальные функции религии: 1) 
компенсаторную (адаптивную); 2) мировотзренчеа^ю (смыслоориенгирующую); 
У) коммуникативно-инте^)ирующую и А) легитимизирующую. В то же время 
структурно-функциональный подход не позволяет в полной мере раофыть функции 
религии как составляющей ьультуры общества. В этом cjty4ae религия вьшолняет 
следующие функции: 5) интегрирующую, 6) регулирующую и 7) щ>анслирующую. 

Вьшолняя компенсаторную функцию, религия восполняет бессилие людей в 
плане воображения, перестройки сознания, а также перемены объективных уоювий 
существоватшя. Религия компенсирует недостатки таких отношений как отношения 
между людьми и отношение человека к тфтфоде, которые недоступны управлению и 
целенатфавленному регулированию. Именно компенсаторная функция религии 
сегодня выходит на первое место среди всех социокультурных функций. Желание 
простоты, оргатшчности, стремление жить в здоровом обществе приводят к тому, 
что многие индивиды решение своих проблем с религией. Церковь, особенно 
Русская Православная, со своей стороны с помощью пропаганды убеждает 

13 



верующих и колеблющихся в вере в том, что религия - сгцшственно верное и 
достойное уважения м^фовоззрение, школа жизни. 

Благодаря мировотзренческой функции религии, человек взаимодействуя с 
миром, производит его мысленное преобразование, организацию в сознании, что 
позволяет быстро отыскать в случае затруднений нужные значения, сообразовать их 
со своими действиями. Сегодня сами объективные потребности общества тре^тот 
создания неких духовных образований, мифологем, которые мохуг помочь челове!^ 
приобщиться к вечности, одухотворить свое поведение идеалами и ценностями. Все 
неудачное, несправедливое, мучительное вдруг приобретает значение и смысл в 
перспективе реальности, предлагаемой религиозной картиной мира. Религия, 
реализуя данную функцию, не придает ей классово-политического характера и 
является общечеловеческой. В отличие от религии, церковь всегда затшмает 
определенную полигичест^то позицию и, в зависимости от последней, может 
тфидатъ мировоззрению политические черты. Это можно наблюдать в современном 
российском обществе. Значительное расширение деятельности церкви по 
формированию мтцхзвоззрения оказалось возможным именно благодаря новым 
государственно-церковным отношениям. 

Коммуникативно-интегрирующая функция религии состоит в двойственном 
понимании коммуникативных актов, где действительно братские или враждебные 
отношения между людьми ставятся в зависимость от наличия или отсутствия у 
человека канала контактов с сакральным. Действенность коммуникативной функции 
религии обусловлена потребностью человека в общении. Происходящие в 
современном Mjqje процессы отчуждения человека от человека, дисгармонизация 
общения, приобретение им превратных форм господства, борьбы, конкуренции, 
сильная зависимость общения от вещных отношений, - всё это создаёт мощную 
предрасположенность личности к религиозной коммуникатщи. 

Содержание легитимизирую»^ функции религии состоит в том, что религия 
выступает здесь базовой основой не отдельных норм и культур, а всей гармонии 
мирового порядка Сегодня надо признать, что механизм легитимизации 
осуществляют и иные социальные институты. Легитимизация уже не является 
монополией религии. Легитимность явлений и процессов социокультурной жизни 
общества все в большей мере обеспечивается такими инсттугами как институт 
права, инсппут общественного мнения. 

14 



Инте^ирующая функция религии ведет к сохранению устойчивости 
различных организаций и общества в целом. Религия через систему ршуалов, 
ценностную систему обеспечивает солидарность человеческих инстшугов. Но 
интегрирующая функция полнее действует в тех рамках, в которых признается более 
или менее единообразное вероисповедание. В случаях, когда в религиозном 
сознании присутствуют не согласующиеся ;фуг с другом тевденции, приводящие к 
конфронгационным вдеям и действиям, когда в социальных группах и обществе 
наличествуют противостоящие друг другу веры, религия вьшолняет 
дезинтегрирующую функцию. Проникновение на российскую территорию иных 
конфессиональньгс вероучений постепенно сюдиг на нет интегрирующую функцию 
религии на уровне общества гфи одновременном росте противопоставлений по 
лшши "мьг - они", что ведет к усилению межконфессиональной напряженности. 

Регулятивная функция религии сгабилизгфует состояние и динамику согщума, 
поддерживая равновесие между традициями и инновациями. Непосредственно 
регулягивную функцию вьшолняет ценностная установка - своеобразная 
предваряющая программа деятельности и общения людей, в которой заложена 
возможность выбора их вариагтгов. Но сегодня в процессе реализации религией 
регулирующей функции, цепочка "вдеалы-цели-мотивы" не обязательно приводит к 
позитивному для швдивида результату. Религия соответсгвегшо мотивирует 
действия индивида так, чтобы огш отвечали собственньгм задачам, служили целям ее 
развития, а сами действия могут был. дисфункгщональньг в сравнении с 
потребностями, желаниями человека и даже вредны для него. Это в наибольшей 
мере харагсгфно для тоталитщзных религиозных организаций сощюменного 
общества. 

В случае реализащш транслирующей функции религия выступает как 
создатель, хранитель и передатчик 1ультурньгх традиций, что способствует 
хранению преемствегшости поколений и гармонизагщи межличностньгс отношений. 
Отбирая калящиеся ей наиболее нужньгми материалыгьге и духовньге достояния, 
религия загфегшяет их своим "освящением", наделяет сагдмльным смьгслом 
сверхценностей. 

В современном обществе наблюдается изменение в гфиоритетах согщальгагх и 
культурньгх фугасщш религии. Главной фушщией религии в современном 
модернизгфуюпщмся российском обществе является мировоззренческая. К данной 
функции непосредственно гфимьгкают органически с ней связагшые компенсаторная 

15 



и ценносгно-икгегрирующая, ориенгированные на психику верующего, его 
религиозное сознание. Поэтому ведущими функциями религии становятся те, 
которые определяют место человека в обществе, его адаптацию к 01дзужающему 
крайне динамичному миру. Но при этом в ряде случаев можно наблюдать 
дисфункциональность при выполнении религией своих функций, особенно это 
х^актерно для нетрадиционных религий, новых религиозньк течений и 
тоталит^ных сект. 

Во второй главе "Религиозное поведение как выражение хсрактера 
религиозности современной России" рассмотрены особенности религиозности и 
религиозного поведения в условиях модернизации российского общества. Анализ 
осуществляется на основе теоретических положений и эмшфических данных. 

В параграфе 2.1 "Типология религиозности современной России" 
рассмотрены основные типологии религиозности, показаны причины возникновения 
тех или иных типов религиозности в динамике духовной жизни России. 

Под термином религиозность понимается приверженность личности к религии, 
то есть, ее положительное восприятие и усвоение, следование ее нормам, 
установлениям и традициям; включетше в ее инстшухщональные структуры, ее 
воспроизведение в индивидуальном, групповом и массовом сознашш и поведении. 
Основными характеристиками религиозности, по мнению Яблокова, являются ее 

уровень, степень, характер, состояние и динамика. 

Анализ существующих типологий религиозности (теоретических - М.П. 
Мчедлов, А.А. Панков и эмпирических - Т. Варзанова, Д Фурман) позволяет 
предположить, что наиболее тфеяпочтигельньм является субъективная оценка 
собственной религиозности респоццентами. 

Таким образом, мы приходим к выводу, что следует выделить три социальные 
группы, фикофуемые по их субъективной оценке - верующие, неверующие и 
сомневающиеся (сшуативно-верующие). При этом к верующим относятся люди 
независимо от конфессиональной принадлежности, верящие в существование 
сверхъестественных сил (Бога (ов), ангелов, демонов, духов, кодоунов). Доля таких 
лиц, как показывают исследования ФОМ, колеблется от 35% в 1989 году до 69% в 
2002 году. В нашем исследовании 2004 года их 62%. Ко второй группе относятся 
люди, отрицающие наличие сверхъестественных сил и явлений. В 1989 году их доля 
в общей совокупности составляла 65%; в 2002 году - 33%. Полученные нами в 2004 
году данные показьшают, что 21% респондентов не верят в существование 

16 



сверхъестественных сил. Третью группу образуют те, кто себя идентифицирует с 
ситуативно-верующими, в нашем исследовании это каяодый шестой респондент 
(около 17 % респондентов из числа опрошенных). Большая часть из них не 
разбирается в догматах и канонах религии, плохо знает сакральное содержание 
культа, в церковных с;^жбах участвует от случая к случаю. 

В нашей стране религиозность как социокультурное явление имеет свои 
особенности. В силу своеобразия исторического развития гфавославие и российский 
варргант марксистского атеизма были особенно жестки, дoгмaтичньL они не 
развивались и не трансформрчювались как на западе, а "ломались". В силу этого 
динамика религиозности подчинялась закону маятника: от атеизма - к гфавославию 
и обратно - к атеизму. Но сегодня процесс изменения религиозности полностью 
вписывается в общую картину эволюции массового сознания в России нового 
времени Деидеологизация общества, политический и экономический кризисы, 
массовое обеднение, локальные военные и религиозные конфликты, становятся 
причинами нового витка религиозности. Однако религиозность очень быстро, 
ускоренными темпами, тгревраш&екя в формальность. Ведь сама религия 
подавляющим большинством, в том числе и верующих, понимается "не 
религиозно", а социально-утилитарно, как средство поддержания культуры и 
морали Большинство новых верующих называют себя веруюпщми не столько 
потому, что они действительно верят в Бога и в неотделимые от веры основные 
положения религиозного мировоз:фения, а потому что считают религию полезной 
для общества, а тфинадлежность к верующим - признаком респектабельности. 

Динамш^ изменения границ социальньсс групп с определенным типом 
религиозности и уровня религиозности в целом можно понять, выявив факторы 
обращения к религии, социальные роли и статус адептов. Выделяются следующие 
категории- бедняки; неудачники (не нашедшие своего места в жизни); изгнанники; 
меньшинства; подростки; честолюбцы (стоящие или перед непреодолимыми 
препятствиями, или перед неограниченными возможностями); одержимые пороками 
и навязчивыми идеями; импотеты (физические или умственные); эгоисты; 
скучающие; трешники (Э. Хоффер). Результаты нашего опроса показали, что среди 
верующих 34% - бедняки; 14% - грешники; 13% - неудачники; 6% -скучающие, 
остальные группы набрали в совокупности около 1% процента, 32 % затруднились 
ответить Большинство верующих испытывают жизненные затруднения, поэтому 
больше нуждаются в религии, которая для них становится фактором социальной 

17 



стабильности (в церкви, секте, общине нет богатых или бедных, есть веруюпще) 
Среди ситуативно-верующих большинство респондентов причислили себя к 
неудачникам. Для них неудачи в общественной и личной жизни - наказание за 
реальные и вымьппленные грехи. 

Таким образом, подъем религиозности на рубеже веков обусловлен тфизисом 
некоторых сфер российского общества и его модернизаций, следствием которой 
является резкая поляризатщя общества, падение благосостояния большой части 
населения и неспособностью адаптироваться к гоменяюпщмся социалышш 
условиям. Больпшнство респоцценгов, иденгифшщрующих себя с верующими и 
особенно стпуативно-верующими, приходят к вере через сотдаальную 
неустроенность, неудачи в самореализации, творчестве и ст̂ тсу. 

В параграфе 2.2 "Особенности религиозного поведения в условиях 
модернизации общества " показаны особенности религиозного поведетшя в 
современной России. 

Религиозное поведение - союкупносгь взаимосвяза1пп.1х действий индивида 
или группы, реализуюпщх религиозные предписания, программу, и совершающихся 
сообразно с религиозными нормами Религиозное поведение человека внешне 
выражается, прежде всего, в его специфически религиозных действиях. Однако 
трудность изучения такого поведения заключается в том, что посещение церкви, 
например, нельзя автоматически, само по себе, интерпретировать как свидетельство 
религиозности ицдивида. 

Религиозное поведение в условиях модернизатцш общества обусловлено 
следующими факторами: 

• появлением своеобразного "религиозного рынка"; 
• повышением привлекательности традитдаонных религий; 
• возможностью самоцденгификахщи личности посредством приобщения к 

церквк 
Появление "религиозного рьшка" способствует потребительски легкому 

отношению к церкви и вере: если церковь предьявляет жесткие требования, можно 
найти другую, более подходящую и менее обременительную, как следствие 
юзникает активная кош^ренция и целенаправленная деятельность религиозных 
организаций по гфивлечению новых адептов. 

Привлекательность традициотшых религий повьппается среди лтщ с 
консервативным мьпплением, которые не способны принять распространягощийся в 

18 



обществе плюрализм, в том числе и религиозный. Они обращаются к 
традиционным вероисповеданиям, с позиции которых могут осуществлять 1фитику 
всех новых течений в общественном сознании. С этой точки зрения, традиционные 
религии усиливают свое влияние в определённых слоях общества в условиях 
неоднозначности мировоз:фенческих ориентации и некоторой идеологической 
растерянности современной России. 

Возможность самоидентификации посредством религии и церкви сама по себе 
не нова, но в условиях социальной модернизации, когда происходят коренные 
изменения во всех сферах общества, она приобретает особое значение, так как дает 
возможность человеку найти свое место, которое было утрачено в результате 
перемен в общественной жизни. 

Рассматривая религиозное поведение, можно говорить о 1ультовом поведении и 
внешнем социальном поведении верующих. К 1^льтовому поведению относится 
посещение богослужений и участие в них, вьшолнение религиозных обрядов и 
празднование религиозных праздников, совершение культовьгс действии в 
домашних условиях. Фактами внешнего социального поведения верующих является 
осуществлегше жизнедеятельности в соответствии с религиозными нормами и 
ценностями, религиозное восгштание в семье, пропагавда религии среди коллег, 
знакомых, участие в деятельности церковных советов и соборов. 

По данным исследований, проводимым Фондом «Общественное мнение», 
отмечается некоторое усиление культовой составляющей религиозного поведения. В 
частности, доля лиц, не посещающих церковь соьфахцается с 65% в 1991 году до 59 
% - в 2002; несколько увеличилось число лиц, посещающих церковь от 1 до 
нескольких раз в месяц (с 5% в 1991 до 8 % в 2002 году). Можно сказать, в целом 
больше людей стали исполнять обряд причастия: число лиц, не исполняющих этот 
обряд в 1991 году составило 83%, а в 2002 - 61%. 

Однако не все культовые действия религиозно мотивированы. Посещать храм 
или молитвенный дом, участвовать в обрядах ьдзещения, венчания, отпевания, в 
религиозных праздниках могут как религиозные, так и нерелигиозные люди 
Поэтому истинное религиозное культовое поведение совокутшо включает в себя 
молитву, религиозщто веру и обращение в веру (Мчедлов). Результаты 
эмшфических исследований, однако, не фиксируют наличие данных составляющих 
в полном объеме даже у большинства верующих. Поэтому религиозное поведение в 
России, нужно рассматривать не только в его 1^льтовых проявлениях, но и следует 

19 



вьщелшъ его ценностно-мотивационные аспекты. Результаты эмпирического 
исследования, щювеяенного в Курской области свидетельствуют о том, что 
основными мотивами посещения церкви, нагфимер, является желание помолиться 
(33%), послушать проповедь (30%); получить эстетическое удовольствие и 
гфиобщиться к определенной социальной труппе (по 20%), то есть здесь 
преобладают интимно-личностные мотивы, с одной стороны, а с другой стороны, 
обнаруживается стремление некоторых людей путем посещения церкви 
приобщиться к определенному сообществу, войти в состав некой социальной 
группы, тем самым обрести определенный статус в обществе, который, возможно, 
был ими утрачен прежде. 

Рассматривая вторую составляющую религиозного поведения - внешнее 
социальное поведение верующих - отметим, что многие исследователи приходят к 
выводу о связи между религиозностью и социальным поведением. Влияние религии 
на личность усматривают в том, что религия щзививает верующим систему 
ценностных ориентации, которая ставит на первое место пропагандируемые 
религией иллюзорные, вытекающие из веры в сверхъестественное, ценности, такие, 
как Бог, спасение в загробной жизни. Это означает, что в глазах верующего земная 
жизнь лишается значения и главной целью своей жизни он считает спасение в 
загробном мире. 

Поведение вообще и религиозное, в частности, натфямую связано с 
ценностными ориентациями и теми нормами щзавственности, которые составляют 
основу мировоззрения и выступают по сути рычагами, регулирующими поведение. 

Нами бьгли зафиксировашл следующие отличия в принятие нравсгвенньгх 
норм, верующими и невфуюгцими людьми. Расхождение составляют те вопросьг, в 
которых, во-первых, нравственные нормьг становятся гфгггерием материальной 
обеспеченности людей, во-вторых, вогфосьг, связанньге с пассивньгм отношением к 
огфужающей действительности. Моральньге нормьг, регулируюгцие 
взаимоотношения полов вьгзьгвагот наибольшее расхождегше между веруюгггими и 
неверуюпщми респондентами. Если неверуюпще респондентьг руководствовались 
нравственными гфитфиями, то для верующих главньгм являлся показатель 
греховности. Единственньгм показателем, который вьпвал более позггтивный отклик 
у верующих, это отношегше к сексуалып>гм меньпшнствам. Большинство го 
верующих (порядка 81%) считают гомосексуализм болезгаю, неверуюггдае же 
(около 67%) считают однопольге семьи угрозой традиционного уклада общества 

20 



При изучении ценностных предпочтений респондентов, мы попросили 
проранж1фовать основные ценности, В ходе исследования получены следующие 
данные: на первое место все опрошенные поставили семью. Остальные ценности 
вьпвали неоднозначные ответы со стороны верующих и неверующих Наибольшее 
расхождение вьсвали из них: профессионализм (вфующие - 22 место, неверующие 
- 11 место), хорошее образование (17 и 4 места соответственно), вера и религия (4 и 
20 места), собственность (26 и 15 места), высокое положение в обществе (27 и 10 
места), милосердие (16 и 27 места), и интеллигентность (15 и 26 места). В данном 
случае можно говорить о том, что сохраняется обпщя течдешщя со стороны 
неверующих респондентов, вести активную деятельную жизнь и рассчитывать на 
собственные силы. Поэтому первичными ценностями становятся образование, 
высокое положение в обществе, а не вера и религия. 

Если анализщх)вать смысложизненные социальные установки и социальные 
установки на взаимоотношения с другими людьми, то обращает на себя внимание, 
что в своем отношении к огфужающим людям верующие респонденты занимают 
более позшпвную позицию, чем неверующие, так, например, высказывание 
"человек по природе зол и испорчен" положргтельно оценивается 25,2% вфующих, 
при 53,8% неверующих. В то время как неверующие респонденты большую роль в 
жизни отводят собственным силам и своей возможности повлиять на OIqзyжaющий 
их М1ф, а 82,8% верующих считают, что Бог заботится о каладом человеке, поэтому 
занимают более пассивную социалы^ю позицию. 

Проблемы повседневной жизни актуальны вне зависимости от того, являются 
ли респонденты верующим или неверующими людьмк Отличием здесь является 
менее яркая негативная эмоциональная оценка со стороны верующих, однако, 
анализируя полученные данные, можно сделать вьшод о том, что проблемы у 
верующих и неверующих респондентов различны. Так, например, показательна 
жилищная троблема, которая значительно больше волнует неверующих. В первую 
очередь, на наш взгляд это связано с тем, что среди них больного часть составляют 
молодые люди, стремящиеся к независимости. 

Религиозное поведение осуществляется исходя из оценки оьфужающих "я -
свои" или "я - чужие" Большая часть российских православных, участников опроса 
в Курской области, проявляет негативное отношение к другим религиям и, прежде 
всего - к исламу Они видят в мусульманстве гфичину религиозного экстремизма. 

21 



Коренные жители видят в больпшнстве приезжих конкурентов, готовых мобильно 
приспособигься к любой обстановке. 

Анализ эмгафически полученных данных позволяет сделать вывод о наличии 
некоторых особенностей религиозного поведения в условиях модернизации 
российского общества: 

• верующие более свободны в выборе своих религиозных предпочтений; 
• поведение верующих имеет внепший харгккр; 
• оно лишено внутренней мотивации на соблюдение всех религиозных 

предписаний; 
• определенная группа лиц посредством своего религиозного поведения 

обретает возможность самовденгификации с кон1д)егной социальной общностью, но 
не с религаей и верой как таковьши. 

Перечисленные особенности свидетельствуют о том, что в российском 
обществе не происходит процесс клерикализации, так как культовая составляющая 
религиозного поведения щюявляется не в полной мере. Сегодня среди верующих 
большое количество тех, кто не относит себя к последователям той или иной 
религии, не соблюдает гфавила религиозного поведения, предписываемые адептам 
различных религиозных натфавлений: 

В Заключении подводятся итоги исследования, формулируются основные 
вьшоды, даются рекомендации, обозначаются направления исследуемой проблемы, 
нуждающиеся в дальнейшей разработке. 

По теме диссертации опубликованы следующие работы: 
1. Алексеенко А. И. Религия в условиях информационной модернизации 

России. // Горизонты культуры. Труды Научно-теоретической конференции. - СПб.: 
Нестор, 2003. - С. 8-9. - 0,2 п.л. 

2. Алексеенко А. И. Место "Социологии религии" среди учебных дисциплин 
гуманитарного цикла.// Управление качеством в учебном процессе. Тезисы докладов 
научно-методической конференции - Курск: Курск, гос. техн. ун-т, 2004. - С. 22-23. 
-0,2п.л. 

3. Алексеенко А. И. Роль религии в геополитическом пространстве России. // 
Молодежь и XXI век. Тезисы докладов ХХХП вузовской научно-технической 
конференции студентов и аспирантов в области научных исследований: В 2 ч Ч. 2 -
Курск: Курск, гос. техн. ун-т, 2004.- С. 103-104. - 0,2 п.л. 

22 



4 Алексеенко А. И, Филатов А. Н. Духовные приоритеты личности. // 
Культура и власть. Сборник статей П Всероссийской научно-практической 
конференции - Пенза: Приволжский Дом знаний, 2004. - С. 60-62. - 0,3 пл. 

5 Авилова Н. А, Алексеенко А. И. Отношение Курской епархии Русской 
православной церкви к другим христианским конфессиям в ХУШ-ХЕХ веках // 
Россия на рубеже веков- История и современность. Материалы П Всероссийской 
научно - теоретической конференции - Курск: Курск, гос. техн. ун-т, 2004.- С 189-
192.-0,4п.л. 

6 Авилова Н. А., Алексеенко А. И. Влияние социальных факторов на 
религиозное поведение курян. // Россия на рубеже веков: История и современность. 
Материалы П Всероссийской научно -теоретической конференции - Курск: Курск, 
гос. техн. ун-т, 2004.- С. 192 -197. - 0,6 п.л. 

7. Алексеенко А. И. Взаимосвязь права и религии в современном обществе. // 
Социальное партнерство государства и церкви - объективное условие стабильности 
политической системы гражданского общества (Научно-теоретические аспекгы 
государствоведения в свете учения Преподобного Серафима Саровского): Сборник 
материалов Международной научно-теоретической конференции, посвященной 250-
летию со дня роиодения Преподобного Серафима Саровского. - Курск Курск, гос. 
техн. ун-т, 2004. - С. 281-282. - 0,2 ал. 

8. Зотов В.В. Алексеенко А. И. Взаимосвязь религии и образования в 
воспитании и социализации личности. // Социальное партнерство государства и 
цфкви - объективное условие стабильности политической системы фажданского 
общества (Научно-теоретические аспекты государствоведения в свете учения 
Преподобного Серафима Саровского): Сборник мaтq)иaлoв Международной 
научно-теоретической конференции, посвященной 250-летию со дня рождения 
Преподобного Серафима Сщювского. - Курск Курск, гос. техн. ун-т, 2004. - С. 420-
422.-0,Зп.л. 

23 



Ob-^i f t i * 

РНБ Русский фонд 

2006-4 
10346 

Сдано в набор 24.05.05. Подписано в печать 25.05.05. 
Формат 60x84. Бумага Айсберг. Объем 1,5 усл. печ. л. 

Гарншура Тайме. Т1фаж 100 экз. Заказ №143 

Отпечатано в 0 0 0 "Ценз". 

24 


