
На правах рукописи 

005045588 

Масычев Павел Владимирович 

КОНСТРУИРОВАНИЕ ЭТНОКУЛЬТУРНОЙ ТОЛЕРАНТНОСТИ 
В КОНТЕКСТЕ ПРОТИВОДЕЙСТВИЯ ЭКСТРЕМИЗМУ 

Специальность 22.00.06 - Социология культуры 

Автореферат 

диссертации на соискание ученой степени 
кандидата социологических наук 

- 7 ц ю п 2012 

Саратов 2012 



Работа выполнена в Федеральном государственном бюджетном 
образовательном учреждении высшего профессионального образования 
«Саратовсю1Й государственный технический универс1ггет имени Гагарина Ю. А.». 

Научный руководитель: 

Официальные 
оппоненты 

Ведущая организация: 

Щебланова Вероника Вячеславовна, 
доктор социологических наук, профессор 

Федюнина Светлана Михаиловна, 
доктор социологических наук, доцент, 
Поволжский институт им. П.А. Столыпина 
Российской академии народного хозяйства 
и государственной службы при Президенте 
Российской Федерации, 
профессор кафедры 
социальной коммуникации 

Шахматова Надежда Владимировна, 
доктор социологических наук, профессор, 
ФГБОУ ВПО «Саратовский государственный 
университет имени Н. Г. Чернышевского», 
профессор кафедры прикладной социологии 

ФГБОУ ВПО «Волгофадский государственный 
университет» (г. Волгоград) 

Защита состоится «28» шоня 2012 года в 14.00 часов на заседании дис-
сертационного совета Д 212.242.03 при ФГБОУ ВПО «Саратовский государ-
ственный технический уншерситет имени Гагарина Ю.А.» по адресу: 
410054, г. Саратов, ул. Политехническая, 77, Саратовский государственный 
технический унтерситет корп. 1, ауд. 414. 

С диссертацией можно ознаком1ггься в на^-чно-технической библиотеке 
ФГБОУ ВПО «Саратовский государственный технический университет име-
ни. Гагарина Ю.А.» по адресу: 410054, г. Саратов, ул. Политехническая, 77. 

Автореферат разослан «28» мая 2012 г. 

Ученьи"! секретарь 
диссертационного совета В.В. Печенкин 



ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 
Актуальность диссертационного исследования связана с задачами 

анализа социокультурных изменении современного российского общества. 
Самоидентификация человека с этничностью, культурой приобретает всё 
большее значение; процессы, связанные с этнокультурными отношениями, 
могут оказывать значимое влияние на социальные взаимодействия на всех 
уровнях: от общения между представителями разных культур до решения 
вопросов о статусе этничности в государстве. Культура становится осно-
вой ценностных ориентаций в развитии человека и, как показывает прак-
тика, социальной группы. По той причине, что Российская Федерация име-
ет статус правового государства, его основной обязанностью является за-
щита свобод человека, проявление толерантностн или интолерантности на 
всех уровнях взаимоотношений приобретает особую значимость. Кон-
фликты с этнической подоплекой развиваются гораздо быстрее, они, как 
правило, влекут за собой большее количество жертв среди населения, по-
рождают стереотипы н стигмы относительно других культур, их предста-
вителен, мешающие в дальнейшем продуктивному общеншо на принципах 
компромисса, сотрудничества илн консенсуса. 

Современные этнокультурные практики влекут за собой социальные 
изменения на уровне общества в целом, привнося в жизнь человека смыс-
лы, символы, ценности, нормы поведения. На к-ультурном уровне взаимо-
действия регулируется поведение человека по отношению к Другому. Уча-
ствуя в межличностных отношениях, толерантность или интолерантность 
человека, группы выступают характеристикой, на основе которой проис-
ходит конструирование ценностей, норм поведения и их регламентация в 
законах на уровне социальных н политических институтов. 

В социальных науках сегодня наблюдается заметный рост интереса к 
межэтническому диалогу, протекающему в условии политической, этниче-
ской конфронтации поликультурного общества. В настоящее время назре-
ла необходимость исследования факторов формирования этнокультурной 
толерантностн, способствующих противодействию экстремизму в общест-
ве. Актуальность исследования определяется и тем, что конструирование 
толерантностн обусловливает необратимые социальные последствия во 
многих сферах жизни общества, в том числе появление различного рода 
побочных явлений н реакций, которые могут служить основой для форми-
рования экстрем нстскпх фупп и движений. Данная тема нуждается в при-
влечении социологических инструментов для обсуждения вопросов вос-
приятия статусов этничностей, религий в пространстве культуры, деятель-
ности радикальных движений. 

Российскому обществу присуща поликультурность, и этот факт уже 
сам по себе обусловливает возможность появления разного спектра отно-
шений (и интолерантных) к культуре. Современная ситуация выглядит та-
ким образом, что резонанс в различных сферах жизни общества приводит к 

3 1 



профессированию радикальных форм поведения, выражающихся в ннто-
лерантных действиях. Об этом свидетельствуют акты проявлений этно-
культурной интолерантности в регионах, что детерминирует актуальность 
формирования способов решения проблем в этнокультурных отношениях. 

Степень разработанности проблемы. Проблема толерантности как 
социокультурного феномена исследовалась классиками социологии и со-
временными учёными. Основы понимания толерантности присутствовали 
в работах О. Конта и Г. Спенсера в виде идей гуманизма, альтруизма, сво-
боды личности, а истоки исследований этнокультурных отношении нахо-
дятся в фундаментальных трудах М. Вебера о соотношении религии и ка-
питализма. 

Среда, система как условие формирования, развития этнотолерантных 
отношений рассматривается в концепции Э. Дюркгейма о механической и 
органической солидарности и развивается в рамках теории структурного 
функционализма Т. Парсонса и Р. Мертона. Понимание причин этнокуль-
турной интолерантности заложено у Т. Адорно в концепции поиска врага, 
позиции Д. Дарендорфа относительно воздействия временного фактора, 
теории конфликта Л. Козера, в трудах Э. Фромма в рамках гипотезы о на-
меренном культивировании энергии разрушения для достижения полити-
ческой выгоды. О догматизме религии как факторе этнокультурной инто-
лерантности в рамках концепции закрытых обществ говорит М. Фуко. То-
лерантность на макроуровне между религиозным и светским рассматрива-
ется в контексте теории П. Бурдье о социальном пространстве. 

Радикальное поведение человека в социальной фуппе, порождаемое 
неприязнью к другой культуре, этничности, впервые было исследовано в 
работах В. Вундта и Г. Лебона и продолжено в исследованиях Э. Берджес-
са в рамках концепции о социальной дистанции. Б. Беттельхейм и М. Яно-
виц рассматривают экстремизм в рамках исследования предубеждении. 
Причины интолерантности на уровне личности впервые были затронуты в 
работах о феноменологии опыта (У. Джемс), позиции Ч. Кули относитель-
но субъективного внутреннего состояния индивидуума, концепции соци-
альной роли (И. Гоффман), понятии коммуникативного разума (Ю. Хабер-
мас). Интерпретация проблем этнокультурной толерантности с конструк-
тивистской позиции основывается на теории социального конструирова-
ния реальности П. Бергера, Т. Лукмана, концепции контекстуального кон-
струкционизма (Дж. Бест), концепции «утверждений-требований»: 
П. Ибарра, Дж. Китсьюз, Р. Михаловски, М. Спектор, И. Ясавеев. 

В современньн1 период появляются публикации, посвященные иссле-
дованию различных уровней этнокультурных отношений. Проблема сме-
шения светского и религиозного, вопросы «клерикализации» звучат в ра-
ботах А. Аникиной, М. Герасимовой, Е. Клубницкой, С. Родионова, 
В. Шапиро, Р. Шевцова, Г. Широкаловой. Проблемы этнокультурной толе-
рантности в условиях глобализации затрагиваются в публикациях Г. Гу-



саевоп, М. Мчедловоп, Н. Федотовой, С. Федюниной. Рассмотреть этно-
культурную толерантность с позпцпн личности стремились: В. Лексин, 
Е.Самсонова, Е. Юдина. Дать определение понятию «толерантность» пы-
тались В. Гараджа, Е. Самсонова, Н. Победа. Стремление определить тер-
мин «экстремизм» нашло выражение в трудах Ю. Зубок, И. Гасанова, 
Э. Паина, В. Чупрова. Критика понятия «экстремизм» представлена в пуб-
ликациях С. Бурьянова, А. Осипова. Проблеме анализа факторов, причин и 
условий ннтолерантного поведения посвятили свои исследования А. Вели-
тов, Е. Кочанов, В. Мукомель, В. Никитин, В. Форсова, В. Щебланова. 

Расставленные вышеупомянутыми авторами акценты на аспектах 
процессов социокультурных изменений дают основания заявить о необхо-
димости исследования выбранной диссертантом проблематики. Анализ 
доступных публикаций, характеризующих различные аспекты, проявления 
феноменов, свидетельствует о недостаточной комплексной разработанно-
сти исследования проблем этнокультурной толерантности и экстремизма 
не только в рамках проявления особенностей, но и понимания совокупно-
сти механизмов их формирования. Рассмотрение конструирования толе-
рантности как социокультурного процесса в контексте противодействия 
экстремизму требует специальных исследований, которые учитывали бы и 
многообразие мирового опыта, и характер собственно российской ситуа-
ции. Все вышеперечисленные обстоятельства легли в основу выбора объ-
екта, формулировку предмета диссертационного исследования и опреде-
лили его цель. 

Цель диссертационного исследования - социологическая интерпретация 
этнокультурной толерантности в аспекте противодействия экстре\тзму на 
региональном уровне. 

Объектом исследования выступают репрезентации этнокультурной то-
лерантности и интолерантности в российском поликультурном пространстве. 
Предмето.м являются факторы конструирования социальных установок в 
пространстве социальных проблем экстремизма и этнок-ультурнон толерант-
ности. 

Реализация цели предполагает последовательное решение следующих 
задач: 

определить понятия этнокультурная толерантность», «экстремизм» в 
терминах социологии культуры; систематиз1фовать методологические осно-
вания, теоретические подходы к их содержательному осмыслению; 

исследовать экстремистские конструкты в ракурсе репрезентаций ради-
кальной религиозной фуппы; 

провести анализ специфики конструирования этнокультурной толерант-
ности в репрезентациях масс-медиа регионального и федерального уровней; 

исследовать социальные установки в отношении этнокультурной толе-
рантности в Саратове на материалах авторского опроса; 



выявить факторы, влияющие на формирование этнокультурной толе-
рантности на разлшных уровнях их проявления; 

определить практики противодействия экстремизму в аспекте конструи-
рования этнокультурной толерантности. 

Эмпирическую базу исследования составили результаты исследова-
ний, разработанных и проведённых автором: анкетный опрос (N=190, 
2011 г.); данные количественного и качественного контент-анализа публи-
каций СМИ за 2005-2011 годы на региональном (N=77) и федеральном 
(N=119) уровнях; данные анализа статей правовых документов за 1965-
2010 годы (N=90), интерпретативного анализа художественных кинотек-
стов советского кинематофафа (N=20), визуальных репрезентаций ради-
кальной православной фуппы (N=105). Анализ количественных данных 
проводился в профамме SPSS с использованием частотных распределе-
ний, описательной статистики, кросс-табуляций. Эмпирическая база вклю-
чает статистические данные отечественных и зарубежных исследователей 
по проблемам толерантности, экстремизма, нормативные документы, дан-
ные всероссийских опросов ФОМ, ВЦИОМ, Левада-центр. 

Теоретические и методологические основы исследования составили 
фундаментальные научные труды отечественных и зарубежных ученых: кон-
структивистский подход П. Бергера, Дж. Беста, Т. Лукмана, Дж. Келли, 
Дж. Китсюьза, М. Спектора, концепция социального просфанства П. Бурдье, 
социологические идеи о социальной дистанции Э. Берджесс, о социальной 
установке (А. Девяткга, Ф. Знанецкий, Д. Майерс) критический подход к 
анализу массовой культуры (Т. Адорно, Д. Дарендорф, Л. Козер, Э. Фромм). 
При анализе явления этнокультурной толерантности использовались теоре-
тические постулаты М. Вебера о связи религии и экономики, подход Э. 
Дюркгейма к типам социальной солидарности, основные подходы к функци-
ям и дисфункциям Р. Мертона. В качестве методологических положений ис-
следования выступили идеи о социокультурной составляющей и производст-
ве идентичности: Р. Брубейкер, В. Малахов, В. Тишков, В. Ярская. Эмшфи-
ческий раздел исследования основывался на методологии социологических 
исследований И. Шахматовой, В. Ядова, интерпретативного подхода О. Во-
ронковой, Е. Ярской-Смирновой, количественной оценке данных: В. Насле-
дов, В. Печенкин. 

Научная новизна диссертации заключается в постановке, обосновании 
и рещении задач социологического анализа характеристик этнокультурных 
отношений на принципах толерантности или ннтолерантности. Новизна ра-
боты представлена в следующих позициях: 

с авторских позиций обобщены социологические подходы, необходи-
мые для проблематизации этнокультурной толерантности; даны авторские 
определения понятиям этнокультурная толерантность и экстремизм; 

впервые сформулированы основные характеристики, экстремистские 
консфукты православной радикальной социальной группы, проанапизирова-



на её ценностная система как идеологическая основа для экстремистской 
деятельности; 

дана авторская интерпретация динамики конструирования этнокультур-
ной толерантностн и экстремгома в масс-медийном поле региона и СМИ фе-
дерального уровня, выделены проблемные зоны в аспекте репрезентаций эт-
нокультурной интолерантности; 

раскрыты особенности социальных установок в отношении этнокуль-
турной толерантности в Саратове по результатам авторского опроса; 

осуществлён анапш факторов роста этнокультурной толерантности и 
интолерантности; 

предложены рекомендации различным структурам по стратегиям фор-
мирования этнокультурной толерантности. 

В ходе проведения теоретического и прикладного социологического ис-
следования получены следующие основные результаты, формул1фуемые ав-
тором диссертации как положения, выносимые на защиту: 

1. Этнокультурная толерантность представляет собой сложный, много-
фанный феномен, анализ1фуемый с использованием подходов, учитываю-
щих культурное разнообразие людей, их объединений, социальные формы 
культурных различий, воспроизводство этничности, культуры на уровне пуб-
личных пространств и раскрывающих принципы интеракционистских, кри-
тических, функционалистскнх социальньпс теорий и интефального объясни-
тельного потенциала конструктивистских концепций. С позиции социологии 
культуры этнокультурная толерантность - это совокупность социальных 
конструктов, обусловлтающих позиттзные коннотации социокультурных 
отношеш1й, находящая себя в пространстве принятия как представителей 
Другой этничности, культуры, так и самой культуры Другого. Экстремизм -
это крайние действия, направленные против ннаковости и в обход принципов 
уважения человеческого достоинства. Понятие «экстремизм», принятое в 
действующем российском законодательстве, предоставляет возможность 
единовременного существования противоположных у\юзаключений, имею-
щих выгоду для субъекта интерпретаций. Это обусловлтает дискуссто в 
академическом сообществе, социальных фупиах о валидности термина. Ис-
следование показало, что понятие «экстремист» у жителей г. Саратова пол-
ностью отождествляется с понятиями «националист», «бандит», «террорист». 

2. Значимыми констру1фующими средствами толерантности и интоле-
рантности в социокультурном пространстве являются визуальные репрезен-
тации. Тексты художественного кинематофафа воспроизводят динамику 
формирования, развития этнокультурных отношений в исторической ретро-
спективе. Визуальные репрезентащга современной релипюзной фуппы экс-
тремистского статуса демонсф1фуют консолидацию участников фуппы во-
круг конструктов непринятия власти, политических идеологий, других к>'ль-
тур и представляют её харак-теристики. Позитивные смыслы консолидацш! 
радикальной фунпы прослежтгеаются в культивированш1 религии как перво-



степенной основы коллективных действий, консгру1фованин ценности физи-
ческой и духовной силы, защиты собственной этнтеской и религиозной 
идентичности. Экстремистский характер идентнф!П(ации выражается фуп-
пой посредством: протестной идентичности относительно фундаменталист-
ских организаций; отрицания светской власти, её политики, принщшов толе-
рантности в деятельности политических и социальных институтов; создания 
образа врага в виде абстрактной третьей силы, якобы стремящейся уничто-
жить православную культуру. 

3. В российских средствах массовой информации прослежтаются раз-
личия в репрезентациях этнокультурной толерантности, проявляющиеся на 
федеральном и региональном уровнях масс-медийного пространства. На 
уровне региона отличия фиксируются в искажённом восприятии культур и их 
стигматизации как «правильных» или «неправильных». На федеральном 
уровне мощный консолидирующий конструкт «религия» используется в ка-
честве средства для осуществления борьбы общественных объединений за 
сферы влияния. Динамика публикаций в федеральной прессе, темой которых 
становились аспекты этнокультурной толерантности, имеет тенденцию паде-
ния за период 2005-2010 гг. Однако на уровне региона в 2007 г. наблюдался 
рост числа таких публикаций, что связано с резонансом, вызванным введени-
ем в школах образовательного предмета «Основы православной культуры». 
В региональном медийном пространстве с 2010 г. данный образовательный 
дискурс перестал быть значимым, как утратил значимость и дискурс этно-
культурной толерантности в целом, что, вероятно, связано с завершением об-
ластной целевой профаммы по превенции экстремизма. 

4. Анализ результатов авторского опроса в г. Саратове, всероссийских 
опросов позволяет интерпрет1фовать отношеш1е населения к пробле.мам эт-
нокультурной интолерантности на федеральном и региональном уровнях как 
терпимое, безразличное. Люди в своём большинстве не испытывают негати-
ва, связанного с какой-либо конкретной культурой, не имеют представления 
об экстремистских фуппировках либо негативно к ним относятся. По итогам 
опроса, проведённого в г. Саратове, со стороны Л1щ, идентифицирующих се-
бя как противников крайних националистических идей, прослеживается па-
радоксальное стремление искоренить проблему интолерантности путём ра-
дикального устранения протестного сознания, в аспекте которого и форми-
руются экстремистские настроения, формы поведения. Такая тенденция 
вза1шосвязана с негативным отношешшм противников национализма к пра-
вославным и католикам (вероятно, обусловленного приписанными им в СМИ 
характеристиками клерикализма и догматизма соответственно), язычникам и 
националистам (ввиду их приверженности националистическим идеям). 

5. Современным интолерантным отношениям присущ дискурсивный ха-
рактер и проявления в коллективных акциях, разрушительных последствиях. 
Основными факторами, влияющими на сощ1альные установки в отношении 
этнок>'льтурной толерантности / интолерантности в регионе и проявляющи-



мнся на ценностно-снмволнческом уровне, уровне самоидентичности, идео-
логическом и институциальном уровнях, яатяются соответственно: субъек-
тивно интерпрет1фуемые догматы и символы религий, экстремистские цен-
ности; противоречивая индифферентность, гипертрофированный патрио-
тизм, протестная идентичность; память об этнических конфликтах; деятель-
ность политических и социальных институтов. Значимыми условиями конст-
ру1фования этнокультурной толерантности в регионе выступают масс-
медийные репрезентации, нормативно-правовой дискурс. 

6. Для роста этнокультурной толерантности на всех уровнях (индивиду-
альном, семенном, институциальном, государственном) необходимо призна-
ние субъектами «утверждений-требований» конструирования представлений 
о религиозных догматах как толерантных и стимулирования интереса к дру-
гим культурам - как приоритетных направлений культурной полтики госу-
дарства. Исключение интолерантных практик относительно протестной 
идентичности, конструирование патриотизма через принцип принятия других 
культур в дискурсах власти, СМИ будут способствовать усилению противо-
действия экстремизму. Всё это невозможно без устранения противоречий в 
соответствующих законодательных, нормативных правовых актах, их кон-
кретизации и бескомпромиссного реапфования органов власти на попытки 
воспользоваться этническими конфликтами, пал»ятью о них как основой для 
экстремистских действий. 

Теоретическая и практическая значимость работы. Результаты дис-
сертационной работы вносят определенный вклад в развитие и преподавание 
общей и теоретической социологии, социологии культуры, социологии рели-
гии, этносощюлогии, социальной антропологии. Выводы диссертации помо-
гут совершенствованию способов анализа культуры этнорелигиозных отно-
шении. Идеи диссертанта полезны также в разработке социальных, целевых 
региональных и федеральных программ по превенции экстремизма, работе 
пол1ггологов-аналитиков, констру1фованип стратегий взаимоотношений эт-
нических групп, религиозных учреждений. Основные положения автора про-
пагандируют ценности этнокультурной толерантности, созвучны вдеалам 
гражданского общества, содержащего и принимающего к обсуждению идеи 
различных социальных групп и социокультурных объединений. 

Апробация работы. Основные положения, выводы и рекомендации, 
изложенные в диссертации, докладывапись на методологических семина-
рах, заседаниях научных семинаров аспирантов и кафедры социальной ан-
тропологии и социологии СГТУ, Всероссийской научной конференции 
«Культурное пространство регионов России» (Волгоград, 2012), Всерос-
сийской научной конференции «Этнос, нация, общество: российская ре-
альность и перспективы» (Москва, 2010), конференции «Инновационная 
лингводидактика в контексте .межкультурной и профессиональной комму-
никации» (Саратов, 2010), VIII ежегодной научно-практической конферен-
ции МРО «Религия и Медиа» (Москва, 2010), конференциях «Обществен-



но-социальные и политические исследования» (Красноярск, 2009), 10 МНК 
«Россия: ключевые проблемы и решения» (Москва, 2009), «Социальная и 
культурная динамика России в условиях глобального кризиса: к 120-летию 
со дня рождения П.А. Сорокина» (Москва, 2009), «Современные исследо-
вания социальных проблем», (Красноярск, 2009), Всероссийской научно-
практической конференции «Религии Поволжья: проблемы социального 
служения» (Нижний Новгород, 2008 г.), конференции «Акт>'альные про-
блемы науки и образования», (Балашов, 2008). 

Публикации, По теме диссертации опубликованы 12 статей общим 
объёмом 3,5 П.Л., в том числе пять в журналах, рекомендованных ВАК РФ. 

Структура диссертации включает введение, две главы, четыре пара-
фафа, заключение, список используемой литературы, приложения. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ 

Во введении к диссертационному исследованию обосновывается акту-
альность темы диссертации, осуществляется постановка проблемы, раскры-
вается понятийное поле исследован1и, анализ1фуется степень разработанно-
сти проблелп.1, формулируются цель и задачи, объект, предмет, методы и ги-
потеза исследования, представлены методологические основы диссертации, 
сформулированы положения, отражающие новизну и теоретико-
практическую значимость работы. В первой главе «Теоретико-
методологические подходы к проблеме этнокультурной толерантности» 
осуществляется рассмотрение теоретико-методологических оснований этни-
ческой идентификации, устанавливаются связи понятий, формул1фуется ос-
нование построения сощюлогической картины видения этнокультурной то-
лерантности как объекта, осуществляется рассмотрение социологических 
подходов к исследованию этнокультурной толерантности на мак-ро- и микро-
уровнях анализа. Первый парафаф «Концептуализация теории этнокуль-
турной толерантностн в отечественной и зарубежной социологии» рас-
крывает теоретические подходы социологии к исследуемой проблематике. 

Автор указывает на то, что поликультурная среда, в которой эксфеми-
стские религиозные фуппы сфемятся к тому, чтобы занять опривилегиро-
ванный статус в обществе, является в определённой степени условием для 
развития ннтолерантности (Э. Берджесс). Ещё один фактор интолерантности 
автор наход1гг в исследованиях Б. Беттельхейма и М. Яновица, видящих при-
чины появления негативных стереотипов относительно другой культуры в 
субъектах, испытывающих материальные зафуднения. Для анализа этно-
культурной интолерантности на микро-уровне диссертант обращается к ис-
следованиям Ч. Кули и И. Гоффмана, в результате чего прнход1гг к мнению, 
что субъекттное восприятие индивидуума может стать фактором интоле-
рантного отношения. В рамках анализа теории Т. Адорно автор обращается к 
возможности существования более глубоких причин, продуктом которых и 
является этнокультурное напряжение, выкристаллизовывающееся в экстре-

10 



мистскне действия; на основанип императивов смысла и значения, затрону-
тых в теории Л. Козера обращает внимание, что экстремизм несёт значение 
нарушения в системе. Ещё один фактор нетерпимости выражается в догмах 
религаи и их некорректной интерпретации с целью той или иной выгоды 
(Э. Фромм, М. Фуко). 

Отдельного внимания заслуживает рассмотрения этнокультурной толе-
рантности в конструктивистских теориях (П. Бергер, П. Ибарра, Дж. Кит-
сьюз, Т. Лукман). С точки зрения автора идея толерантности или интоле-
рантности может ложиться в основу констру1фуемой социальной реальности. 
Автор приходит к мнению, что контекстуальный конструктивизм утверждает 
активную позицию субъекта этнок-ульурной толерантности, а репрезентации 
толерантности выступают условиями, включёнными в процесс конструиро-
вания социальной реальности при помощи социальных установок. 

Далее реализуется анализ понятий «этнокультурная толернатность», 
«экстремизм», обозначается проблематика и острота в определении терми-
нов. Диссертант выделяет два проявления экстремизма - фанатизм и ниги-
лизм. Затем автор стремится понять проблему в пространственно-временном 
контексте, для чего обращается к проявлениям толерантных и интолерантных 
взатюдействий в социально-исторической ретроспективе, прибегая к анали-
зу советского кинематофафа. 

Второй парафаф «Этнокультурные репрезентацнн толерантности в 
экстремистскоП риторике» основан на анализе дискурса законодательных, 
нормативных правовых актов и риторике экстремистских проявлений в рам-
ках конструирования интолерантного отношения к представителям других 
культур. Автор обращается к исследованию практик толерантности / интоле-
рантности в контексте мировой и отечественной истории. Проявления этно-
культурной толерантность в СССР автор аналш1фует через анализ условий -
репрезентаций кинотекстов исторических периодов столетия. Через призму 
толерантности и интолерантности осуществлён взгляд на социальную реаль-
ность того времени; события в контексте политики государства приобретают 
этнокультурное значение для всей работы - раскрывается смысл прошлого 
для практик настоящего. 

Значимым рес>рсом в поиске решения в аспекте нормативного урегули-
рования проблем этнокультурной интолерантности, экстремизма явился 
сравнительный анализ правовых документов Советского Союза (1970-
1980 гг.) и современной законодательной базы. Правовой дискурс является 
условием развития этнок7льтурной толерантности, а нормативная база Рос-
сии выступает регулирующим механизлюм, регламент1фующим отношения к 
религии и межкультурные практики в обществе. На основе сравнительного 
анализа автор проследил динамику формирования правового фактора этно-
культурной толерантности и показал его недостаточную эффективность. Ис-
следование социальных установок фуппы экстремистского статуса является 
подтверждением дан1юго тезиса. В результате анализа визуальных репрезен-

11 



таций интернет-пространства, в котором устанавлтается ценностная основа 
радикальных религиозных групп, автор дает характеристику экстремизму че-
рез отрицание власти, функционального противовеса исламскому и иудей-
скому фундаментализму, пропаганды ценности веры. 

Вторая глава диссерташш «Дискурс этнокультурной толерантности 
как факггор противодействия экстремизму» посвящена решению задач 
конструирования толерантности с целью профилактики и устранения экстре-
мизма в пространстве города Саратова. В третьем параграфе «Социальное 
конструирование этнокультурной толерантности и экстремизма в со-
временном медийном поле» речь идет об исследовании репрезентаций эт-
нокультурных отношет1Й в региональных и федеральных печатных СМИ. 
Автор выделяет ряд дискурсивных полей и осуществляет их сравнительный 
аналш по уровням. Целью анализа репрезентаций СМИ в сравнительном 
ключе становится реконструкция особенностей констру1фования этнокуль-
турной толерантности в регаоне. 

На уровне региона отличия фиксируются в стигматизации вероиспове-
даний как «правильных» или «неправильных». Основным катализатором эт-
нокультурной интолерантности в Саратове выступает вопрос о введении в 
школах «Основ православной культуры», символюирующего так назьшае-
мую «клерикализацию» православия. Регион в 2007-2009 гг. представляет 
собой конфронтационное поле, где сталкиваются две фуппы радикалов - ни-
гилистов и фанатиков культурно-религиозного образования. Федеральному 
уровню в большей степени свойственно направление этнокультурного ниги-
лизма. Такое искаженное восприятие препятствует адекватному рассмотре-
нию действий национальной и культурной политики, или же приводит к её 
бездействию. На федеральном уровне религия используется как консолиди-
рующий конструкт для осуществлетгя борьбы общественных объединений 
за сферы влияния. Такая борьба вступает в противоречие с принципом неза-
висимости религии и государства. В практике российских средств массовой 
информации федерального уровня прослеживаются негативные коннотации, 
направленные в полюс интолерантности. 

Задача четвёртого парафафа «Факторы конструирования этнокуль-
турной толерантности как принципа противодействия экстремизму на 
региональном уровне» - выделение факторов по результатам эмпирическо-
го исследования социального контекста и особенностей социокультурных ус-
тановок жителей города Саратова относительно восприятия Других, под-
тверждение сформулированных и выявление новых факторов, влияющих на 
рост экстремизма в регионе. С этой целью автор проводит опрос населения 
региона по авторской анкете, исследует данные всероссийских опросов. В ре-
зультате диссертант приходит к вывод>', что в своём большинстве люди не 
испытывают негатива, относятся безразлично шш негативно к проблемам ин-
толерантности, экстремизма. На основании данных всероссийских опросов 
автор подкрепляет свою позицию в определении индифферентности населе-

12 



ния к социокультурным проблемам посредством регистрации идентичной 
ситуации на федеральном уровне. По итогам анатиза также выделяется 
стремление определённых фупп искоренить проблему интолерантности пу-
тём ужесточения законов, мер пресечение, что само по себе, по мнению дис-
сертанта, констру1фует только интолерантность. Автор выделяет факторы 
этнокультурной толерантности / интолерантности, на основании которых 
формул1фует рекомендации различным структурам. 

Основными факторами роста этнокультурной толерантности / интоле-
рантности, по мнению автора, являются субъективно интерпрет|фуемые дог-
маты религий, экстремистские ценности, выраженные в насилии, противоре-
чивая индиффереетность, гнпертрофированньн1 патриотизм, деятельность 
политических и социальных институтов, протестная идентичность, этниче-
ские конфликты и память о них. Для роста этнокультурной толерантности на 
всех уровнях в диссертации предлагается конструировать представления о 
религиозных догматах как веротерпимых и стимулировать интерес к другим 
культурам. Диссертант обращает внимание на важность исключения со сто-
роны органов власти интолерантных стратегий относительно противодейст-
вия протестной идентичности. 

В заключении диссертации проводится обобщение результатов теоре-
тического и эмп1фнческого изучения рассматршаемых проблем, формули-
руются теоретические выводы. В приложениях представлены таблицы дан-
ных, инструментарий и описание полевых материалов. 

Основные результаты диссертационной работы изложены 
в следующих публикациях автора: 

Публикации в экуриалах, рекомендованных ВАК 
Министерства образования и науки Российской Федерации 

1. Масычев П. Этнорелигиозный экстремизм: враги и друзья радикально-
го православия / П. Масычев И Вестшпс Поволжской академии государствен-
ной службы. 2012. № 1. С. 219-226 (0,29 п.л.). ISSN 1682-2358 

2. Масычев П. Еще раз о «проблемной» молодежи / И. Божок, П. Масы-
чев // Журнал исследований социальной политики. 2011. Т. 9. №3 (в соавт) 
С. 417-420 (0,23 п.л.). ISSN 1727-0634 

3. Масычев П.В. Религиозная толерантность в современном социологиче-
ском дискурсе / П. Масычев // Вестник Бурятского государственного универ-
ситета. 2011. № 14а. С. 263-266 (0,47 п.л.) ISSN 1994-0866 

4. Масычев П.В. Векторы христианской веротерпимости: социология то-
лерантностн межконфессиональных отнощеннй / П. Масычев // В М1фе науч-
ных открытий. 2011. № 11. Вып. 4. С. 1125-1134 (0,52 п.л.). ISSN 2072-0831 

5. Масычев П.В. Аспекты констру1фования религиозной толерантности в 
советской социальной политике / П. Масычев // Современные исследования 

13 



социальных проблем: электронный научньи"! журнал. 2011. №3. С. 82-84 (0,35 
П.Л.). ISSN 2218-740 

В материалах международных и всероссннских конференций 
(Постановление Правительства № 227 от 20.04. 2006) 

6. Масычев П.В. Конструирование межкультурной толерантности в ра-
курсе превенции экстремизма / П. Масычев // Культурное пространство ре-
гионов России: тезисы участников Всероссийской научно-практической кон-
ференции / ФГБОУ ВПО "ВолГУ", сост. Анипкин М.А., Сергеева О.В. Вол-
гоград: Волгофадское научное издательство, 2012. С. 103-104 (0,12 п.л.) 
ISBN 978-5-98461-957-8 

7. Масычев П.В. Этнорелигиозная толерантность и СМИ в Саратове 
(опыт качественного анализа одного издания) / П. Масычев // Инновационная 
лингводидактика в контексте межкультурной и профессиональной коммуни-
кацш1: межвуз. сб. науч. тр. Саратов: Наука, 2010. С. 151-156 (0,35 п.л.). 
ISBN 978-5-9999-0527-7 

8. Масычев П.В. Фильм «Мусульманин». Опыт анализа репрезентации 
религиозной толерантности / П. Масычев // Современные исследования со-
циальных проблем / под ред. Я.А. Максимова. Красноярск: Научно-
инновационный центр, 2009. №2. С. 102-104 (0,35 п.л.). ISSN 2077-1770 

9. Масычев П.В. Религиозная толерантность в контексте анализа со-
циологической мысли / П. Масычев // Религии Поволжья: проблемы соци-
ального служения: сб. материалов конф. Нижний Новгород, 2009. С. 325-328 
(0,23 п.л.). ISBN 978-5-902818-23-6 

10. Масычев П.В. Религиозная толерантность с позиций школ класси-
ческой социологии / П. Масычев // Современные исследования сощ1альных 
проблем / под ред. Я.А. Максимова. Красноярск: Научно-инновационный 
центр, 2009. №2. С. 105-107 (0,23 п.л.). ISBN 978-5-902818-23-6 

В других изданиях 

11. Масычев П.В. Фильм «Мусульманин» как репрезентация межкон-
фессиональной толерантности в современной России / П. Масычев // Регион 
глазами студентов: сб. науч. работ / под ред. Н.В. Шахматовой, И.А. Бегини-
ной. Саратов: Наука, 2009. С. 116-117. (0,23 п.л.). 

12. Масычев П.В. Воспитание веротерпимости в образовании как фак-
тор формирования толерантности в поликонфессиональнои среде / П. Масы-
чев И Актуальные проблемы науки и образоваш1я / под ред. С.А. Ляшко. Ба-
лашов: Николаев, 2008. С. 47-48 (0,12 п.л.). ISBN 978-5-94035-353-6 

14 



Масычев Павел Владимирович 

КОНСТРУИРОВАНИЕ ЭТНОКУЛЬТУРНОЙ ТОЛЕРАНТНОСТИ 
В КОНТЕКСТЕ ПРОТИВОДЕЙСТВИЯ ЭКСТРЕМИЗМУ 

Автореферат 

Корректор Л.А. Скворцова 

Формат 60x84 1/16 
Уч.-изд. л. 0,9 
Бесплатно 

Подписано в печать 23.05.12 
Бум. офсет. Усл. пем. л. 0,9.4 (1,0) 
Тираж 100 экз. Заказ 105 

Саратовский государственный технический университет 
410054, Саратов, Политехническая ул., 77 

Отпечатано в Издательстве СГТУ. 410054, Саратов, Политехническая ул., 77 
Тел.: 24-95-70; 99-87-39, e-maü: izdat@sstu.ru 

mailto:izdat@sstu.ru

