
На правах рукописи 

0 0 5 0 1 0 ^ ^ ' 

У Лёвкина Наталья Викторовна 

ГОСУДАРСТВО И ЦЕРКОВЬ 1САК СУБЪЕКТЫ 
ИНСТИТУЦИОНАЛЬНОГО ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ 

(СОЦИОЛОГИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ) 

22.00.04 - «Социальная структура, 
социальные институты и процессы» 

Автореферат 
на соискание ученой степени кандидата социологических наук 

1 9 Д П Р г ш 

Новочеркасск -2012 



Работа вьшолнена в федеральном государственном бюджетном образователь-
ном учреждении высшего профессионального образования «Южно-
Российский государственный технический университет (Новочеркасский по-
литехнический институт) на кафедре «Гуманитарные и социальные науки» 
Шахтинского института (филиала) 

Научный руководитель 
доктор социологических наук, профессор Бондаренко Ольга Васильевна 

Официальные оппоненты: 
доктор социологических наук, профессор Илюхина Любовь Васильевна 
доктор философских наук, профессор Положенкова Елена Юрьевна 

Ведущая организация Педагогический инстшут ЮФУ 

Защита состоится «28» апреля 2012 г. в 15 часов на заседании диссертацион-
ного совета по социологическим наукам при Южно-Российском государст-
венном техническом университете (Новочеркасском политехническом инсти-
туте) по адресу: 346428, г. Новочеркасск Ростовской области, ул. Просвеще-
ния, 132. 

С диссертацией можно ознакомиться в научно-технической библиотеке Юж-
но-Российского государственного технического университета (Новочеркас-
ского политехнического института) по адресу: 346428, г. Новочеркасск Рос-
товской области, ул. Просвещения, 132. 

Автореферат разослан « Я / » аи.1/г-Гс1^ 2012 г. 

Ученый секретарь 
диссертационного совета / ¿ ^ / ' ^ ' О ' ' Губанова Е.В. 



ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ 
Актуальность темы исследования. Религая - явление сложное, неодно-

значное по своему воздействию и социальным последствиям для развития 
общества. Как один из важнейших социальных институтов, оказавший ог-
ромное влияние на ход его цивилизационного развития, она интегрирована в 
различные сферы жизнедеятельности социального организма. По-видимому, 
трудно обнаружить такой народ, который не имел бы веры и религии. В раз-
личные периоды своего развития все политические, социальные и культур-
ные институты общества, так или иначе, опирались на религиозные идеи и 
верования, а иногда и погибали вместе с ними. 

В России наиболее влиятельной религиозной конфессией всегда бьшо 
православие, а Русская Православная Церковь (РПЦ) занимала традиционно 
важное место в российском государстве, за исключением советского периода. 
Особой ролью православия в российском обществе и определяется акцентиро-
вание на ней внимания в данной работе. На протяжении длительного времени 
РПЦ имела статус государственной религии, и в настоящее время большинство 
членов российского общества используют православие как важнейший компо-
нент национально-государственной идентичности. Трансформационные изме-
нения, произошедшие в России после 1990 г., показали, что роль и статус РПЦ 
в обществе и в реализации социальной политики претерпели значительные из-
менения. На современном этапе развития государственно-церковных отноше-
ний в России можно наблюдать явное сближение позиций РПЦ и власти в об-
ласти социальной политики, образовательной и культурных сферах. Церковь 
аетивно участвует в благотворительной и миссионерской деятельности, укреп-
ляет и расширяет свою материальную базу, развивает международные связи с 
другими религиозными организациями. Резко возросло число приходов и церк-
вей, воскресных школ и духовных учебных заведений, активизировались мис-
сионерская и издательская деятельность. 

Усиление позиций Церкви, включающее существенный рост ее соци-
ально-политического влияния, стало одним из значимых факторов общест-
венного развития последнего десятилетия. Социологические опросы послед-
них лет свидетельствуют, что Церковь, наряду с армией, занимает первые 
строчки в рейтинге доверия к социальным институтам со стороны граждан-
ского общества'. И это вполне объяснимо, поскольку в условиях трансфор-
мации социально-экономической жизни российского общества стабилизи-
рующая функция Церкви приобретает особую значимость. 

В отличие от религии, для церкви всегда характерна определенная по-
литическая позиция, эффективность которой определяется характером ее 
взаимоотношениями с государством. Необходимость использования социо-
логического подхода к анализу взаимодействия государства и Церкви обу-
словлена существенным усилением роли последней в условиях трансформа-
ции современного российского общества; качественно новым характером и 

' Растет доверие к армии и церкви. Почему?// [Электронный ресурс] - Электрон, дан. - М.: ин-
формационный портал «b-port.com» .2010. - Режим доступа: //http://www .b-
port.coIn/news/item/37347.htmI, свободный. -Загл. с экрана. 



особенностями функционирования религии в российском обществе; усиле-
нием значимости взаимовлияния социальных организаций в условиях демо-
кратизации российского общества. Взаимодействие Церкви и власти самым 
непосредственным образом сказываются на реализации социапьной политики 
государства, что влияет на протекание социальных процессов в современном 
российском обществе и является, в свою очередь, предметом социологиче-
ского анализа. 

Религия, являясь, одной стороны, социально детерминированным яв-
лением, с другой - оказывает на социальную среду значительное функцио-
нальное воздействие. Следовательно, актуальность научного осмысления 
процессов, происходящих в религиозной среде, обусловлена необходимо-
стью понимания сути социальных, идеологических и политических процес-
сов, происходящих в современном российском обществе, а также построения 
прогнозов социальных последствий происходящих изменений. Чтобы иметь 
возможность выстраивать эффективную социальную политику в отнощении 
Церкви, необходимо ясно представлять ее роль и место в системе церковно-
государственных взаимоотношений. А эта проблема не может быть решена 
без систематических социологических исследований российской действи-
тельности, учитывающих опыт мирового религиоведения. 

Степень научной разработанности проблемы. Тема диссертации имеет 
междисциплинарный характер. Поэтому, в зависимости от аспекта проведенного 
исследования,-все источники можно условно разделить на несколько групп. 

Первую группу источников составляют классические научные труды по 
социологии религии, авторы которых анализируют специфику и роль религии 
в обществе. В работах Э.Дюркгейма, М. Вебера, Б. Малиновского, А. Радк-
лиффа-Брауна, Р. Мертона, Т. Парсонса религия выступает как специфиче-
ский предмет исследования, обладающий сложной структурой^. 

В работах представителей функционаписгского направления 
(Э.Дюргейм, Б.Мапиновский, А.Радклиффа-Браун и др.) религия рассматри-
вается как основа социального порядка, выполняющая интегративную функ-
цию, в то время как в трудах М.Вебера религия предстает как одна из частей 
социального процесса, как фактор социального изменения, а не как основа 
стабильности . В отличие от М.Вебера, Р.Белла использует эволюционистскую 
типологию религий, связывая их со стадиями развития общества'*. 

социолог™. - Киев - Харьков, 1899; Дюргейм Э. Социология религии и теория 
познания // Религия и общество. Хрестоматия по социологии религии. - М.: Аспект Пресс,1996- Дюркгейм 
Э. Элементарные формы религиозной жизни И Социология религии. Хрестоматия. - М 1994- Вебер М. 
Протестантская этика и дух капитализма // Вебер М. Избранные произведения. - М., 1990; Вебер М Сото-
логга ретигии (Типы религиозных сообществ) // Вебер М. Избранное. Образ общества. - М.,1994- Иалшов-

и Р е ^ е г р а ц и я группы // Религия и общество. Хрестоматия по социологии религии, - М.: 
Аспект_^есс,1996; Радклифф-Браун Л. Структура и функции в примитивном обществе. Очерки и лекции 
Серия: Этнографическая библиотека.-М.: Восточная литература.-2001. ' 

Дюркгейм Э. Элементарные формы религиозной жизни // Социология религии. Хрестоматия - М 1994-
Г ^ с ^ Г ^ П " " Хрестоматия по социологии р^штии! 

г Л Пресс,1996; Радтифф-Браун А. Структура и функции в примитивном обществе. Очерки и 
лекш1и. Серия: Этнографическая библиотека.-М.:Востх)чная литература.-2001 

Бета Р. Основные этапы эволюции религии в истории общества И Религия и общество: Хрестоматия по 
социологии религии. Под ред. В.И, Гарацжа. - М„ 1994. 



Роль религии в современном мире, мировая религиозная ситуация на-
шли свое отражение в работах Т.Парсонса, Р.Мертона, П.А.Сорокина, пред-
ложивших неэволюционистский взгляд на развитие религий^. 

Вторую группу источников составляют отечественные исследования по 
социологии религии. В России попытки осмыслить социальную роль рели-
гии, прежде всего православия, связаны с обсуждением специфики путей 
социального и культурного развития страны. Н.А.Бердяев, С.Н.Булгаков и 
братья Трубецкие, полемизируя с либеральной социологией и марксизмом, 
связывали социальное обновление страны с РГШ^. 

В русской либеральной социологии анализ религии был мало вос-
требован, хотя концепция П.Н.Милюкова, включающая в число основных 
параметров социальной эволюции развитие религии и церкви, представляет 
определенный научный интерес'. 

В период существования советского государства религиозная тема, а 
уж тем более деятельность Русской Православной Церкви, находилась на пе-
риферии проблемного поля гуманитарной мысли. Лишь в 90-е годы, благо-
даря радикальным изменениям в политике государства, религиозная тема 
оказалась востребованной российским научным сообществом и становится 
одной из ключевых тем современной социологической мысли. Это нашло 
свое отражение в публикациях В.Г.Угриновича и И. Н. Яблокова, где с раз-
личных позиций осмыслены общая логика религиозного процесса, его ком-
поненты и факторы®. 

Большую ценность в методологическом и историко-социологическом 
плане для изучения данной проблемы имеют труды В.И.Гараджи', разрабаты-
вавшего теоретический аспект социологии религии. Значительный вклад в 
разработку социологических проблем религии внесли научные труды извест-
ных социологов, философов и религиоведов В.И. Добренькова, Д.Е. Мануй-
ловой, Л.Н.Митрохина, М.П. Мчедлова, A.A. Радугина, И.Н. Яблокова, и др'". 

тод ы. - М., 1972. Мертон Р. Социальная теория в социальная структура. - М.: ACT, 2006; Сорокин П. Со-
циологическая теория религии. // Заветы, - 1914. - №3. 
' Бердяев НА. Философия свобсиного духа. Проблематика и апология христианства. - М , 1994; Булгаков СМ. А л о 
калигтгата и социализм И Два града. Исследование о природе общественных идеалов. - СПб.: Изи- во РГХИ, 1997,-
ТрубецуюйС.Н. Сочинения.-М.;Мысль,1994. 
' Милюков П.Н. Энциклопедия русской православной культуры. - М.: ЭКСМО, 2009, 
' Угринович Д.М. Введение в теоретическое религиоведение, - М.: Мысль, 1973; Яйюков ИМ. Основы тео-
ретического религиоведения: Учеб, пособие, - М., 1994. 
^Гараджа В.И. Религия как предмет социологического анализа // Религия и общество. Хрестоматия по со-
циологии религии. Под ред. В.И. Гараджа. - М., 1994. 

Добренькое В.И., РадугинАА. Методологические вопросы исследования религии: Спецкурс, - М.: Изд-во 
МГУ, 1989; Мануйлова Д.Е. Социальные функции религии, — М,: Знание, 1975; Митрохин Л.Н. Религия и 
политика г российской исторической перспективе Н Религия и политика в посткоммунистической России / 
Огв, р е д Митрохин ЯН, - М,, 1994; Мчедлов М.П. Новый тип верующего на пороге третьего тысячелетия // 
Исторический вестник. - 2000. - № 9 -10; Че-ткосова Т.А. Трансформация религии как социального инсти-
тута в постсоветской России: Автореф. дис . . , , канд, социол. наук. - Казань, 2007; ГаськоваМ.И. Интеграль-
ный подход в изучении религии: опыт использования новой парадигмы знания: Автореф. дис. ,., канд. со-
циол, наук, - Новосибирск, 2007; Капалин АА. Социальные функции института Русской православной церк-
ви: Автореф. дис, ... канд социол. наук - Тюмень, 2009, 



Так, согласно мнению М.П.Мчедлова, А.А.Наруллаева и Э.С.Элбакян," тен-
денции развития религиозной ситуации в стране включают в себя, с одной 
стороны, стабилизацию уровня религиозности населения, с другой - усиление 
межконфессионааьных конфликтов и деструктивных этнических движений. 

Богатый эмпирический материал собран и проанализирован в коллек-
тивных работах под редакцией М.Г. Писманика.' В.Г. Угриновича И H Яб-
локова . 

Третья группа источников посвящена изучению РПЦ как социального 
института и организации и представлена фундаментальными исследования-
ми Я.Б.Гофмана, М.Е.Добрускина, Д.Б.Крылова, С.П.Мелыунова и др" . Со-
циальная структура и причины изменения внутрицерковных идеологических 
установок стали предметом анализа в работах Н.А.Митрохина"'. Несомнен-
ный интерес вызывает труд М.И.Одинцова «Государство и церковь в России: 
XX век» , в котором автор обстоятельно исследовал этапы развития церков-
но-государственных отношений и сформулировал основные возможные тен-
денции их развития. 

Достойное место среди исследований, посвященных истории развития 
института религии в России, занимает работа С. Сафронова «Русская Право-
славная Церковь в конце XX в.: территориальный аспект»'®, которая представ-
ляет собой сжатое изложение материала по важнейшим аспектам деятельности 
РПЦ как социального, политического и экономического института. 

Четвертая группа источников посвящена проблемам церковно-
государственного юаимодействия в области образования и социальной ра-
боты. В последние годы был опубликован ряд статей, монографий, зачастую 
носящих дискуссионный характер и посвященных отдельным проблемам 
церковно-государсгвенного взаимодействия. Среди них особенно заслужи-
вают внимание, прежде всего, исследования Т.П. Беловой, Е.А.Большакова 
Е.О.Беликовой, Я.В.Грусман, Е.А.Колякиной, С.Д. Лебедева, И.В. Метлик 
H.H. Реутова, В.П. Шевцова, и др . " 

" Мчедлов М.П. Нуруллаев A.A.. Филимонов Э.Г.. Элбакян Е.С. Религия в зеркале общественного мнения 
//Социологические исследования.-1994. - №5 "utv l̂ ;̂mlul о мнения 

~ 2009; Угриноеич ДМ. Введение в религиоведение. -
м . i У85, блоков И.М. Основы теоретического религиоведения: Учеб. пособие - M 1994 
a i t m ^ Z , К п Г ^ ^ Ф^ософскс^социолопиеской концепции Э. Дюркг^йма // Социологические ис-

г ; t - ° ФУН^ия'^ » Р к в и (на материалах русской право-
n S ^ C ^ S ^ S ^ ^ m ^ T / ' К вопросу о структуре религии: социологический а с 
пект. - Саранск, 2009, Мель^ое СП. Церковь и государство в истории России. - М.,!991; ГоремыкииаЛИ 

pocc^icKorx) о б ™ с : . а : А в ^ д и с Л . : 

''Штрохш НА. Русская православная церковь в России в 2000-2008 годах: очерк некоторьк структурных 
туоблем//Неприкосновенный запас , -2009 , - -№1. рыл структурных 
^^ Одинцов. и.И. Государство и церковь в России: XX век. - M • Луч 2009 

" С. 1 ^ с с к а я Православная Церковь в конце X X в.: терриг'ориальный аспект. - М.. 2011. 
tooea Т.П. Формирование у студентов установок толерантного сознания в религиоведческих курсах // 

hTÔLVZT " « современный аспекты. Вып. 2. - М.. 2010; Л.б^в С.Д^Ре^^ 
н_н. Образование и религия в современном российском обществе \ С . Д Лебедев, И H Реутов\\ М ^ Mater 

Ä l l - ш Г о ] я Я п • " «бразоват^^е в с в ^ ^ о й ^ с о Г - Ш h L h ^ " 
V o c Ú n l l r ^ ^ Z легитимизации межинсппуционалънотхт взаимодействия религии и обще-
го среднего ^ р щ о в а ш м в современном российском обществе: Автореф. лис. ... канд социол. нате -
Ставрополь. 2010; Новые р а з н ы е движения в « o p M ^ ^ y ^ m e ^ p o S c L Х е -



Взаимодействие двух направлений в современном православии - тра-
диционализма и фундаментализма - стало предметом анализа в работе 
А.В.Полонского «Православная церковь и общество в посткоммунистиче-
ской России»". Автор убежден, что без возвращения к традиции, основой 
которой является церковь, невозможно существование историко-
культурного самосознания народа. 

Проблемы взаимодействия Церкви и государства в области образования 
были проанализированы в процессе широкой общественной дискуссии 2002 г. 
на страницах журналов в статьях А. Адамского, В. Вигилянского, А. Журав-
ского, Д. Лескина, Е. Комарова, H.A. Митрохина, С.Н. Радгонова и др". 

Тем не менее, признавая глубину и тщательность анализа данной про-
блемы в современных отечественных исследованиях, заметим, что эти рабо-
ты не дают целостного представления об особенностях межинституциональ-
ных взаимодействий Церкви и государства в период социальной трансфор-
мации современного российского общества. Даже в работах, специально по-
священных церковно-государственному взаимодействию, вопрос об их орга-
низационном взаимодействии в контексте социологического подхода прак-
тически не акцентируется. Все это в целом и обусловило определение цели, 
задач, объекта и предмета исследования. 

Цель диссертационного исследования - на основе выявления сущности 
и специфики взаимодействия государства и Церкви сформулировать его ос-
новные проблемы и определить возможные способы их регулирования. 

Реализация поставленной цели осуществляется путем поэтапного ре-
шения следующих исследовательских задач: 

• выявить и проанализировать теоретико-методологические конструк-
ты основных подходов к исследованию социальной природы религии, иссле-
довать критерии её определения и основные характеристики; 

• изучить социальный институт религии как устойчивый комплекс 
формальных и неформальных правил, принципов, норм, установок, специфи-

стве: социальные процессы интеграции и изоляции: Автореф. дис. ... канд. социол. наук. - Казань, 2011; 
Большаков Е. А. Отношение к религии студенческой молодежи среднерусского региона :На примере Ива-
новской области; Автореф. дис. ... канд. социол. наук. -Нижний Новгород, 2006; Беликова г'.О.Религиозная 
ситуация в Волгоградской области: социологический анализ: Автореф. дис. ... канд. соцяол. наук. - Волгх>-
П)ад, 2007; Грусман ЯВ.Новые религиозные движения как социокультурный феномен современного рос-
сийского мегаполиса: Автореф. дис. ... канд. социол. наук. -Сашсг-Петербург, 2007; Коляюша ЕЛ. Религи-
озность населения малых провивдиальных городов России: социологический анализ: Автореф. дис. . . . канд. 
социол. наук. - Москва, 2008. 
" Полонский A.S. Православная церковь и общество в посткоммунистической России // Фактор этноконфес-
сиональной самобытности в постсоветском обществе. - М., 2008. 
'' Адамский А. Религия на пороге школы? Конфликт вокруг «Основ православной культуры» вновь разрас-
тается: теперь и другие конфессии предлагают внести основы своих вероучений в школьную программу // 
Первое сентабря. - 2003. -8 мая; Вигилянский В., свящ. СМИ и Православие. Информационные войны вокруг 
«Основ православной культуры» // Новый мир. -2003. - № 9; Журавский А. Возможна ли конфессиональная 
политика? //НГ-Религии". - 2001. - 11 июля; Лескин Д., протоиерей. Борьба с «Православной культурой»: 
защита светскости или рецидив атеистического гуманизма? - Самара, 2010; Комаров Е. Клерикалы пошли в 
атаку на светскую школу // Новые известия. - 2002. -10 декабря; Митрохин H.A. Клсрикалгоация образова-
ния и реакция современного российского общества // Границы светскости. - 2004. - № 3 . 



ка функционирования которого определяется потребностью общества в свя-
щенном; 

• охарактеризовать социальный институт Церкви как социальную орга-
низацию, выявить ее сущностную структуру и социальные функции; 

• рассмотреть динамику развития государственно-церковных отноше-
ний в историко-социологическом контексте; 

• исследовать диалектику взаимосвязи Церкви и государственных ор-
ганизаций в условиях трансформации современного российского общества, 
выявить реализуемые ими на практике модели взаимоотношений; 

• выявить функционально-организационные факторы взаимодействия 
Церкви и института образования, рассмотреть сценарии дальнейшего разви-
тия церковно-государственного взаимодействия, основываясь на анализе со-
циальных и поведенческих характеристик субъектов взаимодействия. 

Объектом диссертационного исследования выступает система межин-
ституциональных взаимодействий в современном российском обществе. 

Предметом диссертационного исследования являются особенности 
межинституциональных взаимодействий Церкви и государства в период со-
циальной трансформации российского общества. 

Теоретико-методологической основой диссертационной работы являют-
ся основополагающие положения классической и современной социологии, 
раскрывающие сущность социального взаимодействия и его особенностей в ус-

•ловиях трансформирующего общества, а также теории социального действия 
М.Вебера, струкгурного функционализма Т.Парсонса, Р.Мертона. Автором бы-
ли использованы работы ведущих отечественных социологов (М.П.Мчедлов, 
В.И.Гараджа, И.М.Яблоков и др.), исследующих религию и государственно-
церковное взаимодействие в современном российском обществе. „ 

Поставленные в работе цель и задачи определили выбор следующих 
методов исследования: структурно-функционального, сравнительного, науч-
ного обобщения и принципа историзма. 

Эмпирическая база диссертационной работы. Исследование проводи-
лось на основе сочетания теоретических и эмпирических социологических 
методов и приемов. В диссертации использованы контент-анализ периодиче-
ской печати, включенные наблюдения автора; данные государственной стати-
стики, результаты вторичного анализа социологических исследований, прове-
денных различными социологическими службами (ФОМ, ВЦИОМ, НИИКСИ, 
ИСПИ РАН РФ, РНИС и др.), центрами социологических исследований г! 
Санкт-Петербурга, Москвы, а также данные собственного социологического 
исследования, проведенного автором среди учащейся молодежи г. Шахты Рос-
товской области. Общее количество опрошенных составило 550 человек. Ис-
следование бьшо проведено автором в декабре 2010 г. иянваре2011 г. 

Научная новизна исследования определяется совокупностью получен-
ных результатов, раскрывающих характер, содержание и особенности про-
цессов взаимодействия социальных структур и организаций государства и 
Церкви. 

Содержательно приращение научного знания состоит в следующем: 



1. Выявлены и проанализированы теоретико-методологические конст-
рукты основных подходов к исследованию социальной природы религии, 
конкретизировано понятие религии как социального явления, описаны ее со-
циальные характеристики в контексте функционалистской и институцио-
нальной теорий, конфликтологической и конфессиональной концепциях ре-
лигии. 

2. Конкретизировано понятие религии как социального института; по-
казано усиление значимости функции идентификации института религии на 
общем фоне ослабления его сакральной и интегративной функций. 

3.Предложено определение Церкви как социальной организации, выяв-
лены изменения в ее социальной структуре, состоящие в значительном омо-
ложении состава верующих, росте уровня образованности и среднего достат-
ка прихожан, внесены причины ее внутреннего организационного кризиса. 

4. Основываясь на анализе социальных практик Церкви в условиях 
трансформации современного российского общества, определена специфика 
взаимодействия государства и Церкви как социального партнерства, состоя-
щего в их совместных усилиях использовать религиозный потенциал в целях 
воспитания молодежи, обеспечения авторитета власти в виде духовной леги-
тимизации и получения Церковью поддержки со стороны государства. 

5. Выявлены основные проблемы современных государственно-
церковных взаимоотношений, состоящие в отсутствии их целостной госу-
дарственной концепции, несоответствии российского законодательства по-
ложениям Конституции о светском характере государства, отсутствии ква-
лифицированных и религиозно-образованных кадров для ведения религиозно 
ориентированных предметов в светских учебных заведениях; сформулирова-
ны и обоснованы основные направления совершенствования церковно-
государственных отношений в области социальной защиты социально неза-
щищенных слоев населения, патриотического и нравственного воспитания 
молодежи. 

6. Проанализированы функционально-организационные факторы взаи-
модействия Церкви и образования, сформулированы пути повышения эффек-
тивности их взаимодействия, установлена зависимость положительного соци-
ально-когнитивного восприятия религии учащимися светской школы от вве-
дения в школьную программу предмета «Основы православной культуры». 

Основные положения, выносимые на защиту: 
1. Содержательное отличие исходных теоретико-методологических кон-

структов, лежащих в основе основных социологических концепций религии, 
приводит к различным акцентам при объяснении ее социальной природы. Ес-
ли при функциональном подходе основным методологическим конструктом 
выступает понятие «интегративность», то веберовская теория религии исполь-
зует понятие «социальное изменение», в то время как конфликтологический 
подход и конфессиональная теория объяснения религии опираются на конст-
рукты «социальный конфликт» и «священное» соответственно. 

2. В качестве социального института религия придает устойчивость 
существованию общества, интегрируя его на основе общегосударственных 



интересов, что особенно востребовано в период его трансформации. Однако 
в современном мультикультуральном обществе интегративная и сакральная 
функции института религии в условиях все возрастающего религиозного 
плюрализма в обществе постепенно ослабевают, в то время как ее иденти-
фикационная функция, под влиянием процессов глобализации и необходимо-
сти сохранения культурной идентичности в рам'ках уже существующих ци-
вилизационных трендов, актуализируется. 

3. Церковь как социальная организация представляет собой целевую 
социальную группу, ориентированную на обеспечение связи общества с «са-
кральным», и обладающую авторитарным централизованным иерархическим 
правлением, общими основными положениями вероучения, наличием иерар-
хии и устойчивым распределением социально-профессиональных ролей кли-
ра и прихожан. 

В условиях трансформации российского общества возрастает влияние 
мировоззренческой функции Церкви, что связано с усилением ее политиче-
ского влияния в обществе и изменением социальной структуры, состоящее в 
значительном омоложении состава верующих и клира, ростом их уровня об-
разованности и среднего достатка прихожан. Однако дальнейшему росту 
влияния Церкви препятствует ее внутренний организационный кризис, вы-
званный постепенной заменой внутрицерковной идеологической установки 
фундаменталистского тренда на идеологию «молодой церкви», что не позво-
ляет ей адекватно реагировать на вызовы времени. . 

4. Изменения социально-политической идеологемы российского госу-
дарства в постперестроечный период инициировали повышение эффективно-
сти взаимодействия Церкви и государства, что обусловлено радикальным из-
менением церковной политики государства в постперестроечный период; 
значительным омоложением и увеличением численного состава клира и при-
хожан с высшим образованием; поиском Церковью поддержки у государства 
для борьбы с деструктивными культами и иными конфессиями за сохранение 
своей паствы; укреплением ее позиций в информационном телекоммуника-
ционном пространстве. 

На современном этапе взаимодействие государственной власти и Церк-
ви характеризуется как социальное партнерство в области социальной полити-
ки, реализуемое на основе соглашений между Церковью и государственными 
организациями. Механизм их сближения включает в себя три основных 
структурных элемента: использование властью элементов «православной 
религиозности» при конструирование своего имиджа; артикулирование в со-
циально-политических и религиозных дискурсах роли православия как авто-
ритета в вопросах духовности и хранителя «традиционных» моральных и 
нравственных ценностей; неспособность Церкви как социального института 
обходиться без государственной поддержки. 

5. Развитие церковно-государственных отношений проблематизируется 
попытками государства включить церковь в систему механизмов легитимации 
власти, что дает негативный эффект идеологизации религии. Осложняет взаи-
модействие Церкви'и государства также отсутствие целостной концепции госу-

10 



дарственно-конфессиональных отношений, несоответствие российского зако-
нодательства положениям Конституции РФ о светском характере российского 
государства, недостаточное участие церкви в конкретной практической дея-
тельности в социальной области, отсутствие квалифицированных и религиозно-
образованных кадров. Поэтому для формирования оптимального взаимодейст-
вия Церкви и государства необходимо создание современной концепции цер-
ковно-государственных отношений, повышение эффективности социальной ра-
боты Церкви, совершенствование правовой основы их взаимодействия, замена 
регистрационной системы отношений между Церковью и органами власти на 
согласительную систему, подтвержденную договорами. 

Несмотря на вышеперечисленные проблемы, в рамках государственной 
политики можно прогнозировать дальнейшее развитие церковно-
государсгвенных отношений в области социальной защиты, патриотического 
и нравственного воспитания молодежи. 

6. Для современного этапа взаимодействия Церкви и института образо-
вания характерно проникновение религиозного содержания в светское обра-
зовательное знание на основе принципов мировоззренческого плюрализма, 
историзма, толерантности и целесообразности,. Их организационное взаимо-
действие, механизм которого обладает такими характеристиками как инте-
гративность и социальное партнерство, направлено на создание единого со-
циокультурного пространства в решении задач по воспитанию молодежи с 
позиции православной культуры и духовных отечественных традиций. 

Социальным основанием интеграции светского и религиозного обра-
зования в современном российском обществе может выступать светская кон-
фессионально-ориентированная модель религиоведческого образования. 
Введение в школьную программу в рамках этой модели предмета «Основы 
православной культуры» оказывает положительное влияние на социально-
когнитивное восприятие религии учащимися светской школы. 

Поиск форм оптимального взаимодействия РПЦ и института образова-
ния невозможен без определения границ допустимого влияния религии на 
образовательный процесс в светских учебных заведениях. В этой связи 
функциональная интеграция может рассматриваться как одно из направлений 
институционального взаимодействия государства и Церкви. 

Теоретическая и практическая значимость исследования состоит в 
том, что сформулированные в диссертации положения и выводы расширяют 
научные представления о месте и роли Церкви как социального института и 
организации в системе церковно-государственных взаимодействий и могут 
быть использованы для решения теоретических и практических задач соци-
ально-экономического и политического реформирования российского обще-
ства, при формировании государственной религиозной политики. Диссерта-
ция представляет интерес при подготовке и чтении лекций для студентов и 
аспирантов социологических специальностей, в частности, при разработке 
курсов по общей социологии и социологии религии. 

Апробация работы. Основные положения диссертационного исследова-
ния были представлены в виде докладов и сообщений автора, получивших 

11 



положительную оценку на ежегодных научно-теоретических конференциях 
проводимых в «Южно-Российском государственном техническом универси-
тете (Новочеркасском политехническом институге)» (2009-2011) а также в 5 
публикациях, в том числе в 2 публикациях в изданиях из перечня ВАК Ми-
нобрнауки России, общим объёмом 3,75 п.л. Диссертация обсуждалась и реко-
менлована к защите на заседании кафедры «Гуманитарные и социальные нау-
ки» Шахтинского института (филиала) ЮРГТУ(НПИ). 

Структура работы. Диссертация состоит из введения, двух глав шес-
ти параграфов, заключения и библиографического списка использованной 
литературы. 

ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ Р А Б О Т Ы 
Во введении обосновывается актуальность темы диссертационного ис-

следования, анализируется степень её научной разработанности в отечест-
венной и зарубежной литературе, определяются цель и задачи, объект и 
предмет исследования, указывается теоретико-методологическая основа ис-
следования, раскрывается научная новизна, теоретическая и практическая 
значимость представленной работы. Формулируются основные научные по-
ложения, выносимые на защиту. 

В первой главе «ТЕОРЕТИКО-МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ОСНО-
ВЫ ИССЛЕДОВАНИЯ ЦЕРКВИ КАК СОЦИАЛЬНОГО ИНСТИТУТА 
И ОРГАНИЗАЦИИ» рассматриваются существующие в научной литературе 
теоретико-методологические подходы к пониманию социального феномена 
религии, анализируется религия как социальный институт и организация вы-
являются особенности изменения социальной структуры Церкви в совре-
менном российском обществе. 

В первом параграфе «Социальная природа религии: теоретико-
методологические конструкты исследования» автх»р выявляет и анализи-
рует теоретико-методологические конструкты основных подходов к исследо-
ванию социальной природы религии, конкретизирует понятие религии как 
социокультурного феномена и описывает ее социальные характеристики в 
контексте функционалистской и институциональной теорий, конфликтологи-
ческои и конфессиональной концепциях религии. 

Общим для всех социологических концепций религии является призна-
ние ее высокой значимости. Однако при объяснении ее социальной природы 
в различных теориях акценты существенно отличаются. Это связано, прежде 
всего, с тем, что в основе концепций религии лежат различные методологи-
ческие конструкты, задающие соответствующий веетор исследования. Если 
при функциональном подходе основным методологическим конструктом вы-
ступает понятие «интегративность», то веберовская теория религии исполь-
зует понятие «социальное изменение», в то время как конфликтологический 
подход и конфессиональная теория объяснения религии опираются на конст-
рукты «социальный конфликт» и «священное» соответственно. 

Использование иных теоретико-методологических оснований социоло-
гическими теориями религии приводит к различным акцентам на ее социаль-
ных характеристиках. Если в функционализме акцентируется внимание на 



понимании религии как надындивидуальной и сакральной формы «коллек-
тивного сознания», то в веберовской концепции, полагает автор, религия 
рассматривается как мотив социального действия, направляющий активность 
человека на цели, связанные с хозяйственными, социальными, политически-
ми, психологическими факторами. В то же время для конфликтологического 
направления характерно видение религии как порождения преходящих со-
циальных условий, основу которых составляет система присвоения чужого 
труда и социальное неравенство. К.Маркс подчеркивает способность религии 
быть источником социального конфликта. 

В отличие от предыдущих концепций, в конфессиональной теории ре-
лигия рассматривается не столько как социальное явление, сколько как 
«встреча человека со священным», имеющая «трансцендентное содержание». 
Однако эта концепция не объясняет механизм влияния религии на социаль-
ное поведение людей. 

Содержательное отличие исходных методологических конструктов в 
данных концепциях религии приводит к фиксации различных ее функций: в 
функционализме основной функцией является интегративная, лежащая в ос-
нове жизнедеятельности общества (Э.Дюргейм), а также моторная, выте-
кающая из способности религии формулировать идеалы, стимулирующие об-
щественное развитие. В отличие от интегративного подхода М.Вебер, опира-
ясь на фундамент функционализма, видел в религии фактор социального из-
менения и составную часть социального прогресса, а не основу стабильности. 
Его исследование религии усилило внимание к взаимодействию между рели-
гией и экономикой. Конфликтологическая теория (К.Маркс) в качестве ос-
новной функции религии называет идеологическую, в то время как предста-
вители конфессиональной теории апеллируют, прежде всего, к функции 
смыслополагания, подчеркивая имманентно присущую религии способность 
задавать «предельные» критерии человеческой жизни. 

Предложенный американским социологом Т.Парсонсом подход к ана-
лизу религии позволил совместить понимание религии как гаранта стабиль-
ности общества с представлением о ней как об источнике социального изме-
нения, что существенно расширило возможности анализа религии как социо-
культурного феномена. 

Второй параграф «Религия как социальный институт и организа-
ция» посвящен анализу сущности, структуре и функциям социального ин-
ститута церкви как устойчивого комплекса формальных и неформальных 
правил, принципов, норм, установок, специфика функционирования которого 
определяется потребностью общества в священном. 

Место религии в социальной системе определяется степенью домини-
рования религиозного сознания над светским. Основываясь на анализе со-
временных исследований по социологии религии, автор формулирует ее со-
цикультурные характеристики: связь религиозной практики с предельными, 
конечными условиями человеческого существования; веру в существование 
сверхъестественного; символизм; универсальность. 

13 



Поскольку религия как социальный феномен может выступать в каче-
стве социального института и организации, то необходимо провести демар-
кационную линию между этими двумя понятиями. Различие институтов и 
организаций определяется форматом категориального анализа. Характер 
взаимосвязи института и организации предполагает, что, во-первых, органи-
зации выступают непосредственной формой институционального порядка. 
Типы, формы, виды, характер организации определяется характером инсти-
туциональной структуры. Во-вторых, видимый каркас институциональной 
структуры составляют организации. И, в-третьих, организационные факторы 
играют существенную роль в процессах изменений институциональной 
структуры, опосредованно влияя на позиции института религии в обществе. 

В зависимости от ракурса рассмотрения, определяемого общеметодо-
логической основой исследования, исследователями выделяются различные 
элементы института религии. Традиционным подходом является рассмотре-
ние религии как целостного единства определенных элементов: религиозные 
сознание, деятельность, отношения и организации. В соответствии с религи-
озным сознанием выстраивается религиозная деятельность, формируются 
отношения и организации. 

Функциональная составляющая института религии является предме-
том многочисленных дискуссий. Следует признать, что попытка проанали-
зировать социальные функции религии с позиции универсального функцио-
нализма будет несостоятельной. Одна и та же религия в разных контекстах, в. 
различных социально-исторических условиях может быть фактором стабили-
зации или фактором, вызывающим конфликты и потрясения. 

В отечественной социологической литературе нет единства во взглядах 
на функции и роль религии в обществе. Так, в концепции религии, предла-
гаемой исследователем А.А.Кругловым, институт религии выполняет в об-
ществе иллюзорно-компенсаторную и мировоззренческую функции, при 
этом приоритет автор отдает первой. Круглов объясняет это слабостью'чело-
века, «его бессилием, преаде всего социальным», подчеркивая, что «пробле-
мы, которые не решаются в этом мире, религия обещает компенсировать 
восполнять их решение в иллюзорном потустороннем мире»^°. 

Однако, полагает автор, позиция данного исследователя небезупречна, 
поскольку, во-первых, это суждение оценочное, уже имплицитно включаю-
щее в себя негативную оценку религии, что существенно снижает научную 
объективность высказывания автора. Во-вторых, утверждая, что «будучи не в 
силах решить жизненные проблемы на земле, человек переносит их решение 
в мир иллюзий», автор не учитывает того простого факта, что верующими 
становятся не только из-за жизненных невзгод и страданий, но и вполне бла-
гополучные с житейской точки зрения люди. Для автора более убедительна 

большинства ученых (В.И.Гараджа, В.И.Веремчук, 
И . Н . Я 6 Л 0 К 0 В и др.), называющих в качестве основной функцию смыслопола-
гания, значения (мировоззрения). В этом случае их позиция солидаризирует-

^ Круглое A.A. Основы религиоведения. - М.: ТетраСисгемс, 2002. - С , 7 8 

14 



ся с точкой зрения М. Вебера, который выделял функцию смыслополагания 
как основную во всех религиях. Веберовский подход к религии предполагает 
выведение особенностей религиозного мировоззрения из круга тех задач, ко-
торые решает религия в общественной системе, и это вполне оправданно с 
нашей точки зрения. 

Есть расхождения среди исследователей не только по значимости вы-
полняемых религией функций, но и по их количеству. Если для А.А.Радугина 
религия реально вьшолняет в обществе три функции - компенсаторную, ре-
гулятивную и интегративно-коммуникативную, то А.В.Мапащенко и 
А.С.Ваторопин добавляют к этому списку еще мировоззренческую, культу-
ротранслирующую и легитимирующе-разлегитимирующую. Трудно объяс-
нить, почему А.А.Радугин и К.А.Радугин вообще не упоминают в своей ра-
боте функции смыслополагания даже в качестве второстепенной. Вероятно, 
также как и А.А.Круглов, авторы видят в религии только иллюзию и обман. 
Но, в отличие от последних, А.А.Круглов хотя бы в числе функций называет 
мировоззренческую, которая, в определенном смысле, может претендовать 
на звание функции смыслополагания. 

Представляет интерес позиция А.В.Малашенко, называющего религию 
инструментом социальной консолидации и политической мобилизации. При-
чем использовать ее консолидирующий и мобилизационный потенциал могут 
как правящие элиты, так и оппозищгя. Безусловно, не следует переоценивать 
мобилизационную роль религии, однако и полностью игнорировать ее в этом -
вопросе тоже не стоит (к слову, согласно данным социологических опросов. 
Патриарх РПЦ входит в число наиболее влиятельных российских политиков). 

Способность религии мобилизовывать людей на политическое дейст-
вие делает ее потенциально конфликтогенным фактором. Участие религии в 
политической жизни вносит в нее элемент иррациональности, снижает зна-
чение светских юридических норм, ставит участников политического про-
цесса в зависимость от «Высшей силы», волю которой каждый интерпрети-
рует по своему собственному усмотрению. 

В итоге анализа автор присоединяется к точке зрения В.И. Гараджи, со-
гласно которой можно выделить четыре типа функций, наиболее характер-
ных для религии и определяющих ее социальный облик: смыслополагания, 
идентификации, социальной интеграции и сакрализации культурных ценно-
стей. Две первые функции обращены преимущественно к личности, две по-
следние — к социальным структурам, культурной системе. 

Автор полагает, что типология функций религии, предложенная В.И. Га-
раджей, уже в скрытом виде включает в себя регулятивную, компенсаторную, 
культуротраслирущую, и легитимирующе-разлегитимирующую. 

Являясь звеном социокультурных связей, институт религии выступает 
как фактор легитимации социальных отношений. 

В современном мультикультуральном обществе интегративная функ-
ция религии и функция сакрализации культурных ценностей в условиях все 
возрастающего религиозного плюрализма в обществе постепенно ослабева-
ет, в то время как ее идентификационная функция под влиянием процессов 

15 



глобализации и необходимости сохранения культурной идентичности в рам-
ках цивилизационных трендов приобретает все большую значимость. 

В заключение параграфа автор определяет социальный феномен рели-
гии как целостное единство мировоззрения и поведения индивида, группы, 
общности, которое детерминируется верой в существование сверхъестест-
венного. 

В третьем параграфе главы «Генезис и организационная структура 
Русской Православной Церкви» автором рассматривается генезис соци-
альной организации Церкви, исследуются ее характеристики, выявляются 
функции и социальная структура Русской Православной Церкви в современ-
ном российском обществе. 

Церковь является одной из основных форм религиозной организации и 
представляет собой объединение верующих, придерживающихся одного веро-
исповедания. Это крупномасштабная, дифференцированная и разветвленная 
религиозная организация, осуществляющая религиозную деятельность, счи-
тающая себя единственно легитимной и находящаяся в позитивных отноше-
ниях с обществом. 

РПЦ как социальная организация представляет собой религиозно-
профессиональное сообщество, обладающее автономностью среды, устой-
чивостью и стабильностью состава, наличием иерархии и устойчивым рас-
пределением социально-профессиональных ролей клира и прихожан, а также 
организующее и регулирующее социально-религиозные отношения по обес-
печению связи общества с «сакральным». Она характеризуется авторитарным 
централизованным иерархическим правлением, общими основными положе-
ниями религиозного вероучения и культовых обрядов. Церковь обладает чет-
ко определенной системой норм религиозной морали, канонического права, 
ценностей и санкций. 

Социальная организация РПЦ охарактеризуется тотальностью и экс-
клюзивностью, внутренним разделением функций, бюрократическим, иерар-
хическим и территориальными принципами построения организации, прави-
лами, регулирующими прием новых членов; собственной юрисдикцией и 
нормами, регулирующими отношения с внешним миром. 

Для церковной организации характерно наличие двух основных со-
циальных фупп: миряне (рядовые члены церкви) и клир (священники, слу-
жители церкви). Клир представляет собой особую статусную группу, которая 
обеспечивает отправление религиозного культа и контролирует деятель-
ность местной религиозной общины. Священнослужители высшей иерархии 
(патриархи, митрополиты и др.) осуществляют управленческую деятельность 
в церковной организации. Однако, замечает автор, далеко не все религиоз-
ные организации признают организационный иерархический принцип. В ча-
стности, баптисты полагают, что каждый верующий способен совершать та-
инства, поэтому нет необходимости их делить на мирян и клир. 

Процесс развития религиозной организации церкви всегда был пред-
метом особого внимания религиоведов и социологов. Среди отечественных 

16 



ученых этот вопрос подробно анализируется в работах В.И.Гараджи, 
И.Н.Яблокова, Д.М.Угриновича и др^'. 

Исследователями религии выделяется несколько наиболее значимых 
моментов в формировании Церкви как религиозной организации. 

Первый этап формирования Церкви как религиозной организации свя-
зан с процессом «рутизинации харизмы» (М.Вебер) и формированием иерар-
хии. Для религиозной организации христианской церкви начальным звеном 
ее формирования стала группа христиан, порвавшая с иудаизмом и воспри-
нявшая структуру античного объединения. Важно то, что при этом группа 
отказалась от организационного принципа по национальной принадлежно-
сти. Первоначальная община (харизматическая группа) состояла из ее осно-
вателя и его учеников, и ее можно охарактеризовать как «религиозное брат-
ство» (М.Вебер), основывающееся на идеи «союза» (которая всегда харак-
терна для любой организации). Эта группа объединялась благодаря харизма-
тической силе ее лидера, поэтому в ней отсутствовала служебная иерархия и 
организационная структура. Кроме того, принадлежность к ранней религиоз-
ной общине является результатом свободного выбора индивида. И это впол-
не объяснимо, поскольку для ранней религиозной общины характерна спон-
танность проявления веры, которая не нуждается в организационных формах. 

Дальнейший процесс изменения харизматической группы после смерти 
лидера был назван М.Вебером «рутинизацией харизмы». Начало этому про-
цессу было положено миссионерской деятельностью апостолов, которая в 
дальнейшем сменилась активным служением епископов. Еще до царствова-
ния Константина в христианстве были заложены основы его организацион-
но-бюрократической структуры, а уже к началу второго века н.э. христиан-
ские общины обладали собственной устойчивой организаций с четко пропи-
са1шыми служебными ролями. 

Со следующим этапом в организационном развитии церкви связано 
формирование традиции, включающей в себя конфессионализацию и догма-
тизацию. В это время, когда напряжение веры у ее приверженцев ослабевает, 
возникает необходимость в организационной форме религии, позволяющей 
зафиксировать ее основные постулаты в строго определенных понятиях, дос-
тупных для понимания массам верующих. 

Проблема передачи новым поколениям истинной веры в условиях, ко-
гда эта вера уже не освящается личным присутствием харизматической лич-
ности основателя, требует от приверженцев христианства создания служеб-
ной иерархии (священства) и христианских догм, поскольку со временем не-
избежно возникают разночтения в толковании вероучения. Другими слова-
ми, наряду со спонтанным исповеданием веры возникает строго фиксирован-
ное вероисповедание. Таким образом, в христианстве возникают догма и 
конфессиональная дифференциация религии, а само оно приобретает уни-

Гараджа В.И. Религия как предмет социологического анализа // Религия и общество. Хрестоматия по со-
циологии религии. Под ред. В.И. Гараджа. - М , 1994; Яблоков И.М. Основы теоретического религиоведе-
ния: Учеб. пособие. - М„ 1994; Угринович Д.М. Введение в религиоведение. - М., 1985. 

17 



версальный характер, так как религиозные общины создаются на основе 
общности веры его приверженцев. 

Важной функцией религии теперь становится миссионерство, благода-
ря которому в общину усиливается приток людей, не имеющих опыта непо-
средственного восприятия слов основателя религиозного учения. 

Проанализировав функции Церкви в общетеоретическом аспекте, автор 
конкретизировал их на материале российской действительности, сосредото-
чился анализом социальной организации Русской Православной Церкви 
(РПЦ), поскольку именно православие оказало существенное влияние на ис-
торическое развитие российской государственности. Другие конфессии (про-
тестантизм, католицизм, ислам и пр.) в диалоге с властью участвовали лишь 
эпизодически и не сыграли сколько-нибудь заметной роли в развитии рос-
сийского общества. В настоящее время православие выступает важнейшим 
компонентом национально-государственной идентичности. Вместе с тем, 
статусные характеристики РПЦ претерпели значительные изменения, что в 
целом отражает характер и содержание трансформационных процессов в 
российском обществе. 

Самым существенным изменением в структуре церковной организации 
РПЦ за 2000-е годы, по мнению автора, стал процесс смены поколения ве-
рующих, выразившийся в резком омоложении контингента верующих, сни-
жении среднего возраста при росте среднего достатка, уровня общей образо-
ванности и просоветских симпатий прихожан. Усугубляется отличие «город-
ского» православия, объединившего образованных и относительно молодых 
людей, от «сельского», более пожилого, однозначно женского и бедного, но 
сохраняющего традиции. 

В среде духовенства РПЦ нарастает конфликт между молодым и луч-
ше образованным духовенством и духовенством поколения 1990-х, что свя-
зано с изменениями во внутрицерковных идеологических установках. Доми-
нировавший в 1990-х - начала 2000-х годов фундаменталистский тренд внут-
ри церкви, настаивавший на внутрицерковной демократии (в первую оче-
редь, выборности), вынужден был уступить свои позиции представителям 
«молодой церкви», ориентированной на активное привлечение городской 
молодежи в церковные ряды. 

Во второй главе «ВЗАИМОДЕЙСТВИЕ ЦЕРКВИ И ГОСУДАРСТ-
ВА: ПРОБЛЕМА СТАНОВЛЕНИЯ И РАЗВИТИЯ СОЦИАЛЬНОГО 
ПАРТНЕРСТВА» осуществлен анализ организационных взаимодействий 
Русской Православной Церкви с институтами государства. 

Первый параграф главы «Церковь и государство: динамика взаимо-
действия социальных агентов» посвящен анализу специфики развития го-
сударственно-церковных отношений в историко-социологическом контексте. 

С самого начала своего существования РПЦ выступала основной на-
циональной объединяющей силой, быстро интегрируясь в структуры княже-
ской власти и играя представительскую и посредническую роли в политиче-
ской борьбе князей за власть. Для домосковского периода характерен поря-
док доминирования светской власти над духовной. 

18 



Московский период выдвинул новую концепцию взаимоотношения го-
сударства и церкви - происходит возвышение роли Церкви, усвоение госу-
дарством своей охранительной функции в деле хранения чистоты веры и 
борьбы с ересями. В то же время церковь лишалась автономии по отноше-
нию к государству и стата частью государственной иерархии, призванной 
выполнять сервильные функции. 

Если в московскую эпоху духовенство сохраняет черты свободного со-
словия, более высокого общественного статуса, то после реформ ХУШ в., 
духовенство все более приобретает черты закрьггой касты на «государствен-
ной службе», обладающей экономическим преимуществом, но утратившей 
возможность перехода в другие сословия. 

Для современного этапа церковно-государственных отношений харак-
терно возрождение русской православной церкви и усиление ее морального 
авторитета в современном российском обществе, стремление государства 
вступить в диалог с православной религией и рассматривать РПЦ как «ду-
ховного поводыря» России (2000-2011 гг.). 

Во втором параграфе главы «Становление социального партнерства 
в отношениях Церкви и государства» автором исследуется диалектика 
взаимосвязи Русской Православной Церкви и государственных организаций 
в условиях трансформации современного российского общества, выявляют-
ся реализуемые ими на практике модели взаимоотношений. 

На современном этапе развития государственно^церковных отношений 
в России можно наблюдать явное сближение позиций РПЦ и власти в облас-
ти социальной политики, образовательной и культурных сферах. Механизм 
их сближения включает в себя три основных структурных элемента: ис-
пользование властью элементов «православной религиозности» при конст-
руирование своего имиджа; артикулирование в социально-политических и 
религиозных дискурсах роли православия как авторитета в вопросах духов-
ности и хранителя «традиционных» моральных и нравственных ценностей; 
неспособность РПЦ как социального института обходиться без государст-
венной поддержки. Однако попытка государства присвоить ценностный ка-
питал РПЦ как «культурного и идеологического олигарха» обречена на не-
удачу, так как в светском государстве Церковь не может без остатка посвя-
тить себя исполнению функции государственного служения. В этом случае, 
считает автор, следует ориентироваться на такие формы государственно-
церковных отношений, которые не позволили бы религиозным принципам 
мышления в условиях светского государства оказывать широкое идеологиче-
ское влияние на общество. 

Анализ взаимодействия РПЦ и государственных организаций в шахтин-
ском округе позволяет утверждать, что по характеру это взаимодействие можно 
определить как партнерское, которое реализуется в социальной сфере и демон-
стрирует тенденцию к повышению его эффективности за последние десять лег. 

Однако эффективному сотрудничеству РПЦ и государства препятству-
ет, по мнению автора, ряд проблем, включающих в себя: отсутствие целост-
ной концепции государственно-конфессиональных отношений; несоответст-

19 



вие нормативной базы российского законодательства по государственно-
религиозным отношениям положениям Гражданского Кодекса и Конститу-
ции РФ о светском характере российского государства; недостаточное уча-
стие института церкви в конкретной практической деятельности в социаль-
ной области. 

Институциональная координация действий Церкви и государственной 
власти на организационном уровне осуществляется в рамках реализации со-
вместных проектов, проведения конференций, обмена опытом путем созда-
ния объединенных технических групп для анализа и разработки рекоменда-
ций по решению проблем взаимодействия. 

В заютючении параграфа автором формулируются основные проблемы 
взаимодействия РПЦ и государства. 

Во-первых, это отсутствие целостной концепции государственно-
конфессиональных отношений, которая позволила бы определить место РПЦ 
в гражданском пространстве российского общества. Раскол в рядах россий-
ского чиновничества, неспособного выработать единую позицию по вопросу 
взаимоотношений с РПЦ, привел к неспособности нынешних государствен-
ных структур перейти от уровня частных договоренностей с иерархами РПЦ 
на уровень формализованных церковно-государственных отношений. 

Во-вторых, несоответствие нормативной базы российского законодатель-
ства по вопросам государственно-религиозных отношений положениям Граж-
данского Кодекса и Конституции РФ о светском характере российского госу-
дарства. Это обнаруживается в фактическом доминировании РПЦ среди тради-
ционных религиозных организаций. Со стороны государства артикулируется' 
позиция нейтрального отношения ко всем конфессиям, но в то же время в Кон-
ституции заявляется об особой роли православия в российской истории. В са-
мой церкви также отсутствует единомыслие по этому вопросу: с одной сторо-
ны РПЦ официально настаивает на особой роли православия в российской ис-
тории, с другой - многие из иерархов опасаются усиления зависимости церкви 
от государства. Возможно, один из способов решения данной проблемы - это 
официально определить статус РПЦ как государственной религии. 

В-третьих, недостаточное участие института церкви в конкретной 
практической деятельности в социальной области. Такая «социальная непо-
воротливость» РПЦ связана с существующей в настоящее время регистраци-
онной системой отношений между органами власти и религиозными органи-
зациями, а также с ее материальной независимостью от паствы. Принятие со-
гласительной системы, подтвержденной заключением договоров между го-
сударством и религиозными организациями, обеспечило бы последних сис-
темой льгот и финансовой поддержкой в обмен на обязательство активно за-
ниматься социальной работой. Кроме того, резко возросший объем и слож-
ность организационных форм практической деятельности РПЦ обнаружили 
недостаточность профессиональной и образовательной подготовки слзоките-
лей церкви для ответа на социальные вызовы современных российских реа-
лий. 

20 



в третьем параграфе главы «Функционально-организационные 
факторы взаимодействия Церкви и института образования: тенденции и 
перспективы развития» были выявлены функционально-организационные 
ф а ^ р ы взаимодействия РПЦ и образования и рассмотрены сценарии даль-
нейшего развития церкоБно-государственного взаимодействия. Одним из 
приоритетных направлений в церковно-государственных отношениях в со-
временной России является образовательная сфера. В России радикальное 
усиление взаимодействия свегского образования и РПЦ началось во времена 
перестройки, когда в 1999 г. был заключен договор о сотрудничестве Мини-
стерства образования и РПЦ. В целом характер интегративного взаимодейст-
вия РПЦ и образования можно определить как социальное партнерство, це-
лью которого выступает создание единого социокультурного пространства в 
решении задач по воспитанию молодежи с позиции православной культуры и 
духовных отечественных традиций. В процессе достижения цели субъектами 
взаимодействия решаются такие задачи как: объединение церковных и госу-
дарственных ресурсов в воспитании молодежи на традиционных для России 
культурных ценностях в рамках существующей нормативно-правовой базы; 
подготовка педагогических работников религиозных дисциплин; создание 
системы взаимодействия и государственных и негосударственных образова-
тельных учреждений на базе проведения совместных методических, культур-
ных, спортивных и других мероприятий и др. 

Автором формулируются основные принципы взаимодействия РПЦ и 
образования - принципы мировоззренческого плюрализма, историзма, свет-
скости и толерантности, которые, в свою очередь, детерминируются право-
выми нормами, регламентирующими совместную организационно-
практическую деятельность РПЦ и образовательных структур. 

Необходимыми предпосылками для развития интеграции между рели-
гиозной и образовательной сферами является наличие мировоззренческих, 
организационно-педагогических, социально-идентификационных и норма-
тивно-правовых базовых условий для такой интеграции. Автор утверждает, 
что, если социально-идентификационные и мировоззренческие условия на-
ходятся вне сферы государственного регулирования и=предполагают косвен-
ную регуляцию, то организационно-педагогические и нормативно-правовые 
базовые условия могут являться институционапьными механизмами и на-
прямую регулироваться государством. 

Социальное партнерство как базовая характеристика механизма орга-
низационного взаимодействия РПЦ и образования реализуется посредством 
совместных усилий по разработке учебно-методического содержания рели-
гиозных дисциплин, организации образовательного процесса и подготовке 
педагогических работников. В качестве социального основания интеграции 
светского и религиозного образования в современном российском обществе, 
считает автор, может выступать светская конфессионально-ориентированна 
модель религиоведческого образования. 

21 



На основе анализа условий и принципов сотрудничества РПЦ и образо-
вательных организаций автором формулируются функционально-
организационные факторы взаимодействия РПЦ и образования: 

- духовно-нравственный кризис общества, вызванный изменением со-
циально-политической идеологемы российского государства в перестроеч-
ный период, что инициировало поиск новых мировоззренческих оснований 
для интегрирования общества; 

- изменение с прагматической целью государственной политики в от-
ношении РПЦ, направленное на использование религиозного потенциала 
РПЦ для обеспечения авторитета власти в виде духовной легитимизации; 

- возникновение противоречия между новыми социально-
экономическими условиями и потребностью в создании педагогической тео-
рии интеграции религиозных знаний в учебно-воспитательной деятельности 
современной российской светской школы; 

- наличие значительного числа религиозно-ориентированных педаго-
гов, полагающих, что либеральные ценности и принцип гуманизма, лежащие 
в основании современной системы образования, не обеспечивают формиро-
вание у молодежи «базовых ценностей»; 

- способность РПЦ к формированию положительного общественного 
мнения и консолидации своих сторонников в гражданской среде. 

Деятельность по обеспечению механизма взаимодействия РПЦ и обра-
зования включает в себя ряд направлений, среди которых можно выделить 
как приоритетные систему православного образования и деятельность РПЦ в 
области светского образования. В целом для системы православного образо-
вания Ростовской епархии, по мнению автора, характерны три проблемы: во-
первых, изолированность и обособленность в образовательном пространстве 
региона; во-вторых, нерешенность проблемы передачи накопленного систе-
мой православного образования опыта в области духовно-нравственного 
воспитания государственной и муниципальной системам образования; в-
третьих, недостаточность квалификации педагогических кадров для право-
славного образования. 

Что же касается форм взаимодействия РПЦ и светских образователь-
ных учреждений, то они отличаются по степени регулярности (единовремен-
ные акции и постоянное сотрудничество) и по способу организации практи-
ческой деятельности. В настоящее время во взаимодействии РПЦ с государ-
ственными образовательными структурами осуществляется процесс отработ-
ки технологий и согласования процедур совместной подготовки учителей 
православной культуры, разработки и экспертизы учебных пособий, норма-
тивного закрепления принципов взаимодействия. 

Особого внимания заслуживает ситуация, сложившаяся в настоящее 
время в образовательной сфере среднего общего образования в связи с вве-
дением преподавания учебного курса «Основы религиозных культур и свет-
ской этики». Данная инициатива вызвала широкую общественную дискус-
сию, сформировав два подхода к этой теме - религиозный и секу;мрный. 

22 



Согласно первому подходу (Д. Лескин, И.В. Понкин и др.), образова-
ние подрастающего поколения должно быть неразрывно связано с воспита-
нием. Попьггки лишить образование его религиозной составляющей ведут, по 
их мнению, к слому всех традиционных представлении (в первую очередь, о 
добре и зле) и инстнт>тов (например, семьи), как не имеющих рационализи-
руемой основы, и к «расчеловечиванию» человека. 

Представители секулярного подхода настаивают на нейтральном пре-
подавании знаний о разных религиях в национальной системе образования и 
на знакомстве с различными религиозными традициями без особого выделе-
ния родной религиозной традиции ребенка. Они выступают против включе-
ния предмета «Основы православной культуры» в блок школьных предметов, 
мотивируя это светскостью государства и опасностью клерикализации обра-
зования и общества в целом. 

Проведенное автором социологическое исследование в 2010-2011гг. 
среди школьников г. Шахты Ростовской области позволило ответить на во-
прос: насколько эффективно изучение этого предмета, способно ли оно как-
то повлиять на динамику отношения учащейся молодежи к религии и если 
способно, то как? Основным предметом исследования выступал процесс 
светско-религиозного взаимодействия в образовательной среде среднего об-
щеобразовательного учреждения. В ходе проведенного исследования гипоте-
за о том, что отношение российской учащейся молодежи к религии обнару-
живает положительную тенденцию в динамике изменений социально-
когнитивного восприятия религии учащимися светской школы, подтверди-
лась. Анализ результатов анкетирования дал автору основания утверждать, 
что учащиеся воспринимают саму религию и ее влияние на общество, чело-
века и культуру скорее в положительном, чем в отрицательном ключе. Кон-
трольная группа опрошенных продемонстрировала, с одной стороны, тен-
денцию к усилению ценностных и императивных коннотаций, с другой -
уменьшение склонности к абсолютизации позиций (религиозного фанатизма 
либо антирелигиозности), что, по-видимому, можно объяснить успешностью 
просветительской миссии религиозных дисциплин в школе. В целом респон-
денты положительно воспринимают включение религиозных предметов в 
блок школьных дисциплин, связывая с ними преимущественно положитель-
ные социальные ожидания. Таким образом, утверждает автор, создаются 
предпосылки для усиления влияния РПЦ в среднем звене образовательной 
системы российского государства. 

Однако данное обстоятельство инициирует ряд серьезных социальных 
проблем, одной из которых является поиск форм оптимального взаимодейст-
вия религиозного и светского образования, выявление границ допустимого 
влияния религии на образовательный процесс в светских учебных заведени-
ях. В этом отношении функциональная интеграция является одним из основ-
ных направлений такого взаимодействия, которое реализуется на основе со-
труд!шчеетва светских и конфессиональных организаций и основывается не 
на их организационном единстве, а на функциональной взаимосвязанности 
дифференцированных частей. 

23 



По-видимому, антиклерикальные настроения, свойственные значитель-
ной части интеллектуалов, связывающих свою деятельность с обра-
зовательной сферой, указывают на устойчивый скептицизм в отнощении по-
зитивного значения религии в нащи дни. Однако, по мнению автора, декла-
рируемый государством светский характер образования не предполагает его 
атеистической направленности, а состоит в формировании организационно-
правовой независимости образовательных учреждений от религиозных орга-
низаций. Представляется, что оптимальная для российского общества фор-
ма освоения знаний о религии должна дистанцироваться от формирования 
как негативного, так и сверхценного отнощения к религиозным ценностям, 
моделям интерпретации действительности и поведенческим установкам. В 
этом случае образовательный процесс в светской щколе, считает автор, дол-
жен акцентировать внимание учащихся на конкретно-исторических традици-
ях существования религии и их влиянии на культуру и образ жизни нацио-
нального сообщества. 

В Заключении подводятся итоги диссертационного исследования, де-
лаются краткие выводы, а также определяются задачи дальнейшей исследо-
вательской работы. 

По теме диссертации опубликованы следующие работы: 
Работы, опубликованные в ведущих научных журналах и изданиях, 

определенных Высшей аттестационной комиссией 
1. Лёвкина Н.В. Религия как одна из институциональных форм идентил 

фикации в современном российском обществе// Гуманитарные и социально-
экономические науки. - 2010. - № 2. - С. 87-90 (0,44 пл.). 

2. Лёвкина Н.В. К вопросу об институциональном взаимодействии ре-
лигии и государства: социально-исторический аспект// Вестник Южно-Рос. 
гос. техн. ун-та (НПИ). Серия: Социально-экономические науки. - 2011. -
№ 4 . - С . 278-283 (0,75 п.л.). 

Другие издания 
3. Лёвкина Н.В. Религия как социальный феномен: проблема определе-

ния// Наука в современном обществе: состояние и тенденции развития: мате-
риалы Всероссийской научной конференции (г. Шахты, 22-23 апреля 2009 г.)/ 
редкол.: Е.Ю. Положенкова [и др.]. - Шахты: ГОУ ВПО «ЮРГУЭС», 2009. - С. 
79-81 (0,19 пл.). 

4. Лёвкина Н.В. Трактовка религии в концепции М. Вебера: социологи-
ческий аспект// Перспективы развития Восточного Донбасса. Ч. 2.: сб. науч. трУ 
Шахтинский ин-т (филиал) ЮРПУ(НПИ). - Новочеркасск: ЮРГТУ, 2010. - С. 
106-110 (0,28 пл.). 

5. Лёвкина Н.В. Взаимодействие русской православной церкви и госу-
дарства: история и современность/ Шахтинский институт (филиал) ЮР-
ГТУ(НПИ). - Новочеркасск: ЮРГТУ(НПИ), 2011. - 36 с. (2,09 пл.). 

24 



Подписано в печать 26.03.2012г. Формат 60x84/16 . 
Бумага офсетная. Ризография. Усл.п.л.1,2. 

Тираж 100 экз. Зак.17. 

Отпечатано в типографии: ИП Бурыхин Б.М„ Ростовская область, г.Шахты, ул.Шевченко, 143. 

25 


