
На правах рукописи

Богатова Ольга Анатольевна

ГАРМОНИЗАЦИЯ МЕЖЭТНИЧЕСКИХ ОТНОШЕНИЙ

В РЕГИОНАЛЬНОМ СОЦИУМЕ

Специальность 22.00.04 - Социальная
структура, социальные институты и процессы

Автореферат
диссертации на соискание ученой степени

доктора социологических наук

Саранск 2004



Работа выполнена на кафедре социологии Историко-
социологического института Мордовского государственного
университета имени Н.П. Огарева

Научный консультант - доктор философских наук, профессор
А. И. Сухарев

Официальные оппоненты: доктор исторических наук профессор
В. В. Амелин,
доктор социологических наук профессор
В. В. Маркин,
доктор исторических наук профессор
В. А. Юрченков.

Ведущая организация - Институт этнологии и антропологии РАН,
Центр по изучению межнациональных отношений

Защита состоится 30 апреля 2004 года в 14.00 на заседании
диссертационного совета Д 212.117.03 по присвоению ученой степени
доктора социологических наук по специальности 22.00.04 - Социальная
структура, социальные институты и процессы в Мордовском
государственном университете.

Адрес: 430000, г. Саранск, ул. Б. Хмельницкого, 39а, 3-й этаж,
конференц-зал.

С диссертацией можно ознакомиться в Научной библиотеке
Мордовского государственного университета имени Н.П. Огарева.

Автореферат разослан 2004 года.

Ученый секретарь
диссертационного совета
кандидат философских наук
доцент В. М. Сидоркина



ОБЩАЯ ХАРАКТЕРИСТИКА РАБОТЫ

Актуальность темы исследования. В современном мире актуальной в
теоретическом и практическом плане остается проблема «интегрированного
многообразия» — гармонизации межнациональных отношений, интеграции
различных этнических групп в полиэтническое сообщество с целью сохра-
нения их культурной самобытности и поддержания внутренней целостности
таких сообществ. В России в настоящее время этносоциальные процессы
протекают в условиях модернизации общества и значительной децентрализа-
ции ее государственного устройства, вследствие чего характеризуются зна-
чительной региональной спецификой, в частности, основными субъектами
национальной политики фактически являются региональные органы власти.
Все это обусловливает актуальность изучения теоретических и практических
проблем гармонизации межэтнических отношений как на макросоциологиче-
ском уровне, так и на уровне региональных полиэтнических социумов.

Степень научной разработанности проблемы.
Гармонизация межэтнических отношений в полиэтническом социуме

представляет собой актуальную как в теоретическом, так и в практическом
плане проблему. Прежде всего, недостаточно изучен сам смысл термина
«гармонизация межнациональных отношений», который в настоящее время
используется как в научных публикациях, так и (преимущественно) в офици-
альных документах в России и других странах СНГ, хотя смысл его обычно
не уточняется. Так, в Постановлении Правительства РФ о Министерстве на-
циональной политики РФ от 12 ноября 1998 г. гармонизация межнациональ-
ных отношений была указана в качестве цели деятельности этого ведомства.
Гармонизация межнациональных отношений декларировалась в качестве од-
ной из целей деятельности органов государственной власти в ряде регио-
нальных положений о территориальных подразделениях Миннаца в субъек-
тах РФ, региональных программах национального развития, а также в офи-
циальных документах других постсоветских государств.

Систематические исследования межэтнических отношений в республиках
бывшего СССР, а также РСФСР предпринимались в 50-е - 80-е гг. XX в. Ин-
ститутом этнографии АН СССР (в настоящее время - Институт этнологии и
антропологии РАН), в частности, по проекту «Оптимизация социально-
культурных условий развития и сближения наций в СССР»; результаты этих
исследований были опубликованы в ряде монографий и сборников статей
Ю.В. Арутюняна, М.Н. Губогло, Л.М. Дробижевой, В.В. Пименова и других
авторов и до сих пор сохранили свою методологическую ценность. Регио-
нальные исследования велись в сотрудничестве с местными учеными и ис-
следовательскими центрами. Исследованием этнических процессов и межэт-
нических отношений в Мордовии занимались Мордовская этнографическая
экспедиция Института этнографии АН СССР под руководством В.Н. Белицер



(1950-е гг.), Мордовская объединенная этносоциологическая экспедиция ИЭ
АН СССР под руководством В.В. Пименова и Н.Ф. Мокшина (1973 г.), экс-
педиция Мордовского госуниверситета во главе с В.Ф. Вавилиным совместно
с В.А. Балашовым, Н.Ф. Беляевой, А.С. Лузгиным, СБ. Писаревым. Резуль-
таты этих полевых исследований были проанализированы в ряде индивиду-
альных и коллективных монографий и статей В.А. Балашова, В.Н. Белицер,
В.Ф. Вавилина, В.И. Козлова, А.С. Лузгина, В.Н. Мартьянова, Н.Ф. Мокши-
на, Н.С. Шаляева и др. Большой вклад в изучение этнических процессов в
Мордовии внесли также В.И. Козлов, Т.П. Федянович, Н.В. Апанин, В.Ф.
Разживин.

В 1990-е гг. Институтом этнологии и антропологии РАН, Институтом со-
циально-политических исследований РАН, региональными исследователь-
скими центрами реализуется ряд исследовательских проектов по изучению
межэтнических отношений в «этнопроблемных» регионах России и «ближне-
го зарубежья». В этих исследованиях следует отметить изменения в методо-
логии и методике по сравнению с предыдущим периодом, выразившиеся как
в перемещении основного фокуса внимания с системного анализа отдельных
этносов на интерсубъективные проблемы межэтнических отношений, соот-
ветственно, более широком использовании социально-психологических ме-
тодик, введении понятий и проблематики социальной дистанции и этниче-
ской границы, что нашло, в частности, отражение в работах Ю.В.Арутюняна,
Л.М. Дробижевой, В.В. Коротеевой, И.М. Кузнецова, Н.М. Лебедевой, З.В.
Сикевич, Г.У. Солдатовой, С.В. Рыжовой, так и в изменении парадигмы ис-
следования, переходу к конструктивистскому рассмотрению этничности как
символической категории, продукта межгрупповых отношений, что, напри-
мер, наряду с перечисленными авторами характерно для В.И. Ильина, В.А.
Качкина, В.В. Малахова, Н.Г. Скворцова, В.А. Тишкова.

В настоящее время этносоциологические исследования ведутся как все-
российскими, так и региональными исследовательскими центрами, а также
на основе их сотрудничества (результатом такого сотрудничества явилось,
например, появление коллективных монографий «Социальная и культурная
дистанция: опыт многонациональной России» (1998), «Социальное неравен-
ство этнических групп: Представления и реальность» (2002), а также публи-
кации Сети этнологического мониторинга и раннего предупреждения кон-
фликтов и региональные модели этнологического мониторинга). В Мордовии
этносоциологические исследования по республиканской выборке проводятся,
начиная с 1990-х гг., НИИ регионологии при Мордовском государственном
университете; следует отметить также исследования Е.Н. Мокшиной (Мор-
довский госуниверситет) и Н.В. Шилова (Мордовский государственный пе-
дагогический институт), посвященные главным образом этноконфессиональ-
ной проблематике, а также обобщающую результаты исследований 1990-х гг.
работу В.В. Козина и Н.В. Шилова «Республика Мордовия: Модель этноло-
гического мониторинга» (2002). Этнополитические аспекты социальных про-



цсссов в Мордовии изучались также В.Ф. Кирдяшовым, В.В. Маресьевым,
Н.Ф. Мокшиным, Т.И. Щербаковой, В.А. Юрченковым.

Следует отмстить, что, хотя, как отмечают Ю.В. Арутюнян и Л.М. Дро-
бижева, гармонизация межэтнических отношений является одной из практи-
ческих целей этносоциологических исследований, немногие исследования
как российских, так и зарубежных авторов посвящены изучению межэтниче-
ских отношений в аспекте собственно проблемы их гармонизации. К поня-
тию «гармонизации межэтнических отношений» близок по содержанию тер-
мин «оптимизация межэтнических (межнациональных) отношений», кото-
рый используется в исследованиях Института этнографии АН СССР, выпол-
ненных в 1970-е - 1980-е гг. под общим руководством Ю.В. Арутюняна, в
частности, по проекту «Оптимизация социально-культурных условий разви-
тия и сближения наций в СССР»; однако, прослеживая преемственность в
проблематике этносоциологических исследований советского и постсовет-
ского периода, нельзя не отметить, что современное российское общество
нуждается в несколько иных способах решения этнических проблем, нежели
те, которые предусматривались концепцией «оптимизации межэтнических
отношений», оставшейся в рамках советской национальной политики и под-
разумевавшей прежде всего создание однотипной социально-классовой
структуры, выравнивание социальных позиций различных национальностей.

К настоящему времени проблема гармонизации межэтнических отноше-
ний явилась объектом ряда диссертационных исследований по социологии -
докторской диссертации Г.Т. Галиева и кандидатской диссертации В.А. Куд-
рина, где эта проблема рассматривается в аспекте социального управления и
социальных технологий разрешения этнических конфликтов. Конфликтоло-
гические аспекты этой проблемы рассматриваются также в сборнике статей
«Гармонизация межэтнических отношений» группы ученых Ставропольско-
го государственного университета, изданном под редакцией В.А. Авксентье-
ва. В упомянутых работах и нормативных документах, регулирующих дея-
тельность органов власти в области национальной политики, понятие «гар-
монизации межэтнических отношений» сближается с используемым в миро-
вой практике понятием «культурного плюрализма», подразумевающим со-
хранение этнокультурной идентичности недоминирующих групп одновре-
менно с их равной интеграцией в полиэтническое общество.

Объект исследования. В нашем исследовании объектом для теоретиче-
ского анализа проблемы факторов и условий, обеспечивающих гармониза-
цию этнических отношений, избраны межэтнические отношения в регио-
нальных полиэтнических сообществах России, рассматриваемые в качестве
одного из системных свойств регионального социума, присущих ему наряду
со структурой, количественным составом и социальной дифференциацией, а
в качестве объекта, наиболее приближенного к гармоничной модели межэт-
нических отношений, рассматривались межэтнические отношения в Респуб-
лике Мордовия как полиэтническом российском регионе и национальной
республике с относительно стабильным и бесконфликтным характером меж-



национальных отношении, отсутствием выраженного этнического домини-
рования, сепаратистских тенденций и конфликтов с федеральным Центром,
этноизбирательной миграции, массовых социальных движений под этниче-
скими лозунгами и вспышек этнического насилия. Анализ и сравнительная
характеристика межнациональных отношений в различных регионах России
служат основой для построения моделей межэтнических отношений в регио-
нах, определения основных параметров модели гармонизации отношений
между этническими группами в региональном социуме.

Предметом исследования является процесс гармонизации межэтниче-
ских отношений в полиэтническом региональном сообществе, его условия,
социально-психологические, структурные и институциональные предпосыл-
ки. Под гармонизацией межэтнических отношений понимается процесс уста-
новления оптимальных форм социального взаимодействия, которые обеспе-
чивают реализацию интересов различных этнических групп на основе равно-
го партнерства. В частности, гармонизация межэтнических отношений пред-
полагает символический «паритет» между различными этническими группа-
ми, социальное признание чужой этничности, сохранение этнических разли-
чий при интенсивном взаимодействии.

В современном российском обществе одним из социальных институтов,
выполняющих функцию регулирования межэтнических отношений, остаются
республики, расположенные в районах преимущественного проживания от-
дельных национальностей. Республики, по своему этническому составу
представляющие собой -полиэтнические сообщества, продолжают играть
важную роль в сохранении культурного многообразия страны и внутренней
интеграции этнических общностей.

Цель и задачи исследования. Рассматривая в качестве основной цели
исследования выявление социальных факторов и механизмов, обусловли-
вающих возможность гармонизации межэтнических отношений в полиэтни-
ческом российском регионе, понимая под механизмами гармонизации ме-
жэтнических отношений институциональные формы взаимодействия пред-
ставителей различных этнических общностей внутри региональной террито-
риальной общности, обеспечивающие реализацию интересов и прав этниче-
ских групп, сохранения их идентичности при одновременной интеграции в
рамках региона, автор ставил своими задачами анализ теоретических кон-
цепций гармонизации социальных и, в частности, межэтнических отношений
в отечественных социальных науках, а также их аналогов в зарубежной со-
циологической литературе, выявление основных моделей межэтнических от-
ношений и параметров модели гармоничных межэтнических отношений в
полиэтническом сообществе, построение системы операциональных понятий
для анализа этнических отношений в регионах России, выявление структур-
ных и социально-психологических факторов социальной жизни конкретного
региона — Республики Мордовия, обусловливающих относительно гармо-
ничный характер этнических отношений в региональном сообществе, и, в ча-
стности, в республиках РФ.



Рассматривая проблему гармонизации межэтнических отношений в кон-
тексте взглядов представителей различных социологических школ (струк-
турного функционализма и теории социального конфликта, конструктивизма
и эссенциалистского (примордиалистского) понимания этничности), на при-
роду социальной гармонии, автор стремится обосновать правомерность при-
менения термина «гармонизация» применительно к социальным, в частности,
межэтническим отношениям, показать, что речь идет не только о лозунге или
официальной идеологеме, а о реальном состоянии полиэтнического (в дан-
ном случае регионального) сообщества, соответствующем адаптивной соци-
альной норме.

Методологическая база исследования. Основу методологии исследова-
ния составляет конструктивистское понимание этничности как символиче-
ской категории. Этничность интерпретируется нами как разновидность кол-
лективной идентичности, являющаяся результатом социального категоризи-
рования - социального предписания и самопредписания. С нашей точки зре-
ния, возникновение и сохранение этнокультурных различий в современном
обществе можно объяснить только с конструктивистских позиций. Вместе с
тем мы полагаем, что у конструктивизма и примордиализма в этносоциоло-
гии имеются общие точки соприкосновения, т.к. различие между ними за-
ключается в том, что исследователи конструктивистского направления, не
отрицая реального существования этнических общностей со своими специ-
фическими особенностями, вместе с тем считают эти особенности не продук-
тами «естественноисторического развития», независимыми от воли и созна-
ния людей (в отличие от примордиалистов), а результатом сознательной дея-
тельности групп людей, в особенности этнических элит, по отбору и конст-
руированию этнических признаков.

При анализе проблем гармонизации межэтнических отношений нами ис-
пользовались в качестве методологической базы теоретические разработки
отечественных и зарубежных авторов в области социологии согласия и гар-
монизации социальных отношений — М.Г. Алиева, М.М. Акулич, М.М.
Охотниковой, А. Рапопорта, А.И. Сухарева, С.А. Эфирова; в сфере изучения
теоретических проблем этничности — Б. Андерсона, Ф. Барта, Р. Брубекера,
Э. Геллнера, А. Каппелера, Э. Хобсбаума, К. Цюрхера, К. Янга, в сфере изу-
чения межэтнических отношений в современной России — Р.Г. Абдулати-
пова, В.А. Авксентьева, В.В. Амелина, М.Н. Губогло, Л.М. Дробижевой,
А.Г.Здравомыслова, В.Н. Иванова, Г.С. Котанджяна, А.А. Празаускаса, З.В.
Сикевич, Г.У. Солдатовой, В.А. Тишкова, российских регионах — Л. Абае-
вой, Р. Абдрахманова, И.М. Габдрафикова, P.P. Галлямова, Т.С. Гузенковой,
Э.Б. Гучиновой, В.В. Пименова и др.; в области изучения проблем регио-
нальных территориальных общностей и пространственной стратификации —
Н.А. Аитова, В.Я. Беловой, P.M. Бикметова, Д.В. Доленко, В.И. Ильина, А.К.
Магомедова, А.И. Сухарева и др. В работе привлекаются в целях сравни-
тельного анализа материалы, собранные историками, изучавшими дореволю-



ционную историю мордовского края - Н.В. Заварюхиным, Л.Г. Филатовым,
В.А. Юрченковым.

Эмпирическую базу исследования составили данные опросов, проведен-
ных в Мордовии в 1990-е гг. лабораторией регионологии (затем — Научно-
исследовательским институтом регионологии) при Мордовском государст-
венном университете: опроса 1991 г. по проекту «Межнациональные отно-
шения в Мордовской ССР», проведенный совместно с Мордовским госуни-
верситетом и при участии сотрудников Научно-исследовательского институ-
та истории, языка, литературы и экономики (НИИЯЛИЭ) при Правительстве
МССР в девятнадцати районах, г. Саранске и г. Рузаевке, данные, собранные
в ходе которого, были обработаны и изданы НИИ регионологии в выпусках
сборника «Межнациональные отношения в Мордовской СССР» (1992 - 1994
гг.), а также по проекту «Резервы гармонизации социальных отношений в
Республике Мордовия» 1994, 1995, 1999 и 2002 гг. (последние два опроса с
участием автора диссертации), а также массовых опросов, проведенных в
2003 г. в Мордовии сотрудниками НИИ регионологии: по проекту «Меха-
низмы гармонизации межэтнических отношений в полиэтническом регионе
(на примере Республики Мордовия)» по проекту и под научным руково-
дством автора данной диссертации при поддержке Российского гуманитарно-
го научного фонда (коллективный грант РГНФ 03—03—00492 а/в) и по ан-
кете Института социально-политических исследований РАН, включавшей
ряд вопросов, посвященных этнической проблематике, и проведенного авто-
ром диссертации при помощи коллег по кафедре социологии Историко-
социологического института Мордовского государственного университета
имени Н.П.Огарева выборочного опроса студентов университета по пробле-
мам этнической идентичности, языкового поведения, этнической дистанции,
отношения к национально-региональному компоненту образования; мате-
риалы экспертных опросов, проведенных сотрудниками НИИ регионологии
под руководством автора диссертации.

Все опросы по проектам «Межнациональные отношения в Мордовской
ССР» (объем выборки 1 000 чел.) и «Резервы гармонизации социальных от-
ношений в Республике Мордовия» (объем выборки 2 - 2,5 тыс. чел.) прово-
дились по квотно-территориальной выборке с учетом пола, возраста, нацио-
нальности и места проживания респондентов. Оба массовых опроса, выпол-
ненных НИИ регионологии в 2003 г., проводились по квотно-
территориальной выборке с учетом возраста, пола, этнической принадлежно-
сти респондентов и места проживания в Саранске, а также Зубово-
Полянском, Чамзинском, Теньгушевском, Лямбирском, Кадошкинском, Коч-
куровском, Краснослободском, Большеигнатовском, Ичалковском, Дубен-
ском районах, г. Рузаевке и Рузаевском районах. Объем выборки составил в
обоих опросах 500 чел.

В качестве методов исследования в диссертации также использовались
метод анализа статистических данных (материалов переписей, профессио-
нальной и образовательной статистики), качественный социологический ана-



лиз документов (архивных документов Центра документации новейшей ис-
тории Мордовии, публикаций в прессе), вторичный анализ результатов со-
циологических исследований, проведенных в других регионах РФ.

Научная новизна:
— в диссертации выявлены основные модели межэтнических отношений

в полиэтническом социуме (гармонизация, консоциация, доминирование, на-
пряженность) и основные аспекты понятия гармонизации межэтнических
отношений;

— разработана система индикаторов, используемых автором при изуче-
нии межэтнических отношений в регионе;

— проанализированы социально-психологические, институциональные и
структурные предпосылки гармонизации межэтнических отношений на
региональном уровне;

— в диссертации содержится определение гармонизации межэтнических
отношений как динамической характеристики состояния межэтнических от-
ношений и процесса, нацеленного на достижение гармонии в отношениях эт-
нических групп;

— на основе анализа данных, собранных в ходе региональных социоло-
гических исследований, выявлены основные особенности гармоничной мо-
дели межэтнических отношений в регионе на межличностном, групповом и
институциональном уровнях.

Практическая ценность исследования.
Материалы и выводы диссертации могут быть использованы при разра-

ботке общих и специальных курсов по этносоциологии и проблемам межэт-
нических отношений в полиэтническом регионе, при выработке рекоменда-
ций органам власти в области этнокультурной политики и разработке регио-
нальных социальных программ.

На защиту выносятся:
— разработанные автором теоретические положения:
1) гармонизацию социальных отношений можно рассматривать как про-

цесс движения социальной системы в направлении достижения целостности,
равновесия и взаимодополняемости ее частей, а социальную гармонию - как
цель такого движения - идеальное состояние отсутствия социальных проти-
воречий и конфликтов при сохранении различий, а также (в относительном
смысле) как промежуточный результат такого движения. Гармонизация ме-
жэтнических отношений представляет собой динамическую характеристику
состояния межэтнических отношений и процесс, нацеленный на достижение
гармонии в отношениях этнических групп, а также совокупность социально-
политических технологий, рассматриваемых в качестве средств достижения
этой цели;

2) гармонизация межэтнических отношений представляет собой единство
процессов воспроизводства этничности и этнических различий, с одной сто-
роны, а также интеграции этнических групп в полиэтническое сообщество —
с другой; в современной России, в частности, ее полиэтнических регионах,



происходит сознательный отбор и модификация этническими группами ком-
понентов идентичности и «этнических маркеров», обеспечивающий сохра-
нение этничности и ее адаптацию к современным условиям; в то же время
полиэтничность региональных социумов, в частности, республик в составе
РФ, стимулирует как на уровне межличностного общения, так и на межгруп-
повом и институциональном (управленческом) уровнях поиск способов ме-
жэтнического взаимодействия и межэтнической интеграции, обеспечиваю-
щих бесконфликтное сосуществование этнических групп в качестве условия
решения задач, стоящих перед региональным сообществом в целом;

3) к основным аспектам гармонизации межэтнических отношений отно-
сятся: баланс между этническими и неэтническими практиками, межкуль-
турная интеграция, которая находит выражение в поликультурализме межэт-
нического сообщества на индивидуальном и (или) институциональном уров-
не, равенство этнических групп в правовом отношении, обеспечиваемое го-
сударственно-правовыми институтами, преобладание в общественном созна-
нии установок на межэтническое сотрудничество и институционализация от-
ношений межэтнической кооперации в виде различных форм социального
партнерства, фактором которого являются государственная национальная
политика, идеологический консенсус в отношении форм национально-
государственного устройства и национальной политики. Эти аспекты можно
рассматривать в качестве факторов гармонизации межэтнических отноше-
ний, взаимно усиливающих друг друга;

4) на основе сочетания таких показателей, как степень интеграции
межэтнического сообщества и характер отношений между этническими
группами (кооперация - конкуренция) можно выделить основные модели
межэтнических отношений в полиэтническом социуме: гармонизация,
консоциация, межэтническая напряженность, этническое доминирование;

5) к социально-психологическим предпосылкам гармонизации межэтниче-
ских отношений следует, основываясь на опыте Мордовии, отнести баланс
этнической, региональной и общероссийской идентичности, формирование и
поддержание этнических границ на основе культурных символов (язык, тра-
диционная культура, религия, этнические автостереотипы - представления об
общности черт характера), а не идеологических и политических факторов;

6) к числу структурных предпосылок гармонизации межэтнических отно-
шений относится примерное равенство социального статуса этнических
групп по основным шкалам стратификации, институциональных предпосы-
лок — региональную национальную политику, направленную на поддержку
и развитие различных этнических культур и одновременно на обеспечение
межэтнического согласия, а также партнерство органов власти с этническими
и конфессиональными организациями.

— выполненный автором диссертационной работы анализ состоя-
ния межэтнических отношений и динамики этнической идентичности в
Мордовии.



СТРУКТУРА И ОСНОВНОЕ СОДЕРЖАНИЕ РАБОТЫ

В соответствии с целью, задачами и характером исследования определи-
лась структура работы. Она состоит из введения, трех глав, разделенных на
параграфы, заключения и библиографического списка.

Во введении обосновывается актуальность темы, ее научно-
теоретическая и практическая значимость, определяются степень изученно-
сти проблемы, цель и задачи исследования, указываются его теоретико-
методологические и методические основания.

В первой главе диссертационной работы — «Гармонизация межэтниче-
ских отношений как социологическая проблема» содержится обзор теорети-
ческих концепций гармонизации социальных, в частности, межэтнических
отношений, а также анализ концепций этничности отечественных и зарубеж-
ных авторов. В главе показаны взаимосвязь практических подходов к про-
блеме регулирования этнических отношений и теоретических концепций эт-
ничности, выявляются основные модели межэтнических отношений в поли-
этническом социуме, а также основные аспекты понятия гармонизации ме-
жэтнических отношений.

В первом параграфе «Социальная гармония и гармонизация как пара-
дигмальные социологические понятия» анализируется социологическое со-
держание понятий социальной гармонии и гармонизации социальных отно-
шений, содержится обзор основных социологических и социально-
философских концепций гармоничного социального взаимодействия как ос-
новы социальной жизни - О. Конта, Г. Спенсера, Т. Парсонса, П.А. Кропот-
кина, С.А. Левицкого, анализируются теоретические и практические подходы
к проблеме гармонизации межэтнических отношений в социальных науках и
национальной политике. Автор делает вывод о том, что в теоретической со-
циологии понятие «гармонии» принадлежит к числу понятий парадигмально-
го характера. При этом прослеживается несколько смысловых аспектов поня-
тия социальной гармонии: равновесие системы в целом; функциональное со-
ответствие, обеспечивающее единство общества; состояние социальных от-
ношений, характеризующееся преобладанием сотрудничества (кооперации)
индивидов и групп; баланс (гармония) интересов социальных групп на осно-
ве справедливого (с точки зрения доминирующей системы ценностей) рас-
пределения социальных ресурсов; моральная солидарность общества; кон-
сенсус (согласие) по поводу социальных ценностей на уровне политики и
идеологии. Все эти аспекты прослеживаются также в этносоциологической
литературе применительно к гармонизации межэтнических отношений.

В функционалистской парадигме содержание этой категории обозначает
состояние единства, целостности и равновесия частей социального организма
(социальных институтов и групп), представляющее собой результат их инте-
грации на основе функциональной взаимозависимости и взаимодополняемо-



сти. С учетом положений альтернативной конфликтологической парадигмы
гармонизацию можно рассматривать как процесс движения социальной сис-
темы в направлении достижения целостности, равновесия и взаимодопол-
няемости ее частей, а социальную гармонию - как практически недостижи-
мую конечную цель такого движения - идеальное состояние отсутствия со-
циальных противоречий и конфликтов при сохранении различий, а также (в
относительном смысле) как промежуточный результат такого движения. По-
этому понятие «гармонизации социальных отношений» применительно к ре-
ально существующему обществу не исключает наличия социальных проблем
и противоречий. Гармонизация межэтнических отношений рассматривается
как динамическая характеристика состояния межэтнических отношений и
одновременно процесс, нацеленный на достижение гармонии в отношениях
этнических групп, а также совокупность социально-политических техноло-
гий, рассматриваемых в качестве средств достижения этой цели.

Понятие гармонизации межэтнических отношений, помимо негативного
(отсутствие этнических конфликтов), имеет также и позитивное содержание,
которое включает в качестве целей этого процесса основные аспекты, при-
сущие понятию социальной гармонии и гармонизации вообще: равновесие
социума, функциональную (культурную) взаимодополняемость, баланс инте-
ресов этнических групп, отношения сотрудничества (партнерства) на основе
справедливого распределения ресурсов, согласие (консенсус) по поводу со-
циальных ценностей. Гармонизация межэтнических отношений рассматрива-
ется социологами как характеристика состояния межэтнических отношений и
одновременно процесс, нацеленный на достижение гармонии в отношениях
этнических групп, а также совокупность социально-политических техноло-
гий, рассматриваемых в качестве средств достижения этой цели.

Анализируя соотношение понятий гармонизации межэтнических отно-
шений и близких по смыслу категорий «оптимизация межнациональных от-
ношений», «культурный плюрализм» и «мультикультурализм», автор прихо-
дит к выводу о том, что содержание понятия гармонизации межэтнических
отношений в значительной степени совпадает с принципом «интегрирован-
ного многообразия» или «содержательного мультикультурализма» (выраже-
ние К. Цюрхера), который рассматривается либо как идеология и политика,
либо как социальная технология гармоничного сосуществования этнокуль-
турных общностей в плюралистическом обществе.

Во втором параграфе — «Межэтнические отношения: основные теоре-
тические подходы и методы изучения» — анализируются различные теоре-
тические подходы к проблемам этничности и межэтнических отношений в'
контексте проблемы их гармонизации - примордиалистекий, конструктиви-
стский и инструменталистский. Отдавая предпочтение конструктивистской
парадигме этничности, вошедшей в отечественную этносоциологию вместе с
понятиями этнической идентичности, этничности, характеризующими этни-
ческие группы со стороны их структурного взаимодействия, автор диссерта-
ции вместе с тем считает, что ни одно из перечисленных направлений не дает

10



всестороннего и исчерпывающего объяснения феномена этничности. Кроме
того, некоторые идеи у представителей этих направлений совпадают. Поэто-
му при изучении конкретных этносоциальных проблем целесообразно интег-
рировать элементы различных теоретических подходов; такой синтез про-
сматривается, например, в характеристике этнической группы Т. Парсонса.

В параграфе рассматривается основное содержание существующих мето-
дик исследования межэтнических отношений и системы количественных па-
раметров для оценки характера взаимоотношений и уровня напряженности
как в постсоветских государствах, так и в отдельных регионах - методики
компонентного анализа В.В. Пименова, ее модернизированного варианта —
универсальной методики для проведения этнополитического исследования в
республиках в составе Российской Федерации; модели этнологического мо-
ниторинга (В.А. Тишков); методик, содержащихся в исследовательских про-
ектах Института этнологии и антропологии РАН, выполненных в 90-е гг. под
руководством Л.М. Дробижевой; схемы изучения межнациональных отно-
шений в российских регионах В.Н. Иванова, И.В. Ладодо и Г.Ю. Семигина
(ИСПИ РАН). Используя общие принципы и элементы рассматриваемых
методик — набор характеристик межгрупповых отношений, представлений о
межгрупповой дифференциации, этнической идентичности, использование
универсальных способов измерения социальных установок при исследовании
этнической дистанции, автор делает попытку разработать систему индикато-
ров, позволяющих судить о степени гармоничности или дисгармоничности
состояния межэтнических отношений в регионе, учитывая при этом, что объ-
ектом нашего исследования являются не отдельные этнические группы, а по-
лиэтнический социум в целом, а предметом - межэтнические отношения в
этом сообществе. Логический анализ двух пар основных понятий, использо-
ванных при построении этой схемы («сотрудничество - конкуренция» и
«интеграция - дезинтеграция») позволяет выявить ряд параметров, которые
могут быть использованы для анализа этнических проблем регионов.

В параграфе высказывается мысль о целесообразности рассмотрения ме-
жэтнических отношений на трех основных уровнях, исходя из классифика-
ции Ф. Барта - на микроуровне (этническая идентичность и этноконтактные
установки в межличностных отношениях), мезоуровне (деятельность нацио-
нальных движений, символьных элит, «этнических предпринимателей»),
макроуровне (региональная национальная политика, законодательство, от-
ношения с федеральным Центром). При этом автор полагает, что такие фак-
торы, как состояние экономики, уровень жизни, тип политического режима,
равно как и состояние окружающей среды и степень обеспеченности естест-
венными ресурсами, оказывают лишь косвенное влияние на состояние ме-
жэтнических отношений, представляющих собой относительно самостоя-
тельную подсистему регионального (в данном случае) социума, обладающую
значительной устойчивостью к изменениям в экономике и политике. Не су-
ществует, на наш взгляд, и прямой зависимости между экономическим по-
ложением региона и уровнем межэтнической напряженности.

11



Индикаторы «сотрудничества - конкуренции» и «интеграции — дезинте-
грации» на макроуровне в значительной степени совпадают и относятся пре-
жде всего к характеру региональной национально-государственной идеоло-
гии (рассматривается ли данное национально-государственное образование в
качестве формы государственного самоопределения «титульной» националь-
ности или же субъектом власти провозглашается все население региона, под-
держивается ли на региональном уровне преимущественное развитие культу-
ры и языка одной, доминирующей этнической группы или многокультур-
ность), а также законодательству (наличие или отсутствие закрепленных в
законе преимуществ по языковому признаку). Показателем интеграции этни-
ческих групп в данное региональное сообщество и готовности региональных
властей к сотрудничеству с ними является отношение региональных властей
к национально-культурным автономиям и другим этнокультурным организа-
циям, степень их поддержки, наличие соответствующих целевых программ, а
также цели такого рода программ (направленность на развитие культуры от-
дельных этносов или комплексное развитие нескольких этносов). Индикато-
ром степени интегрированности региона в общероссийское социальное про-
странство является характер отношений с федеральным Центром (лояльность
или притязания на особый статус на основании этнической специфики). На
мезоуровне (межгрупповые отношения) индикатором «сотрудничества -
конкуренции» является характер идеологии наиболее влиятельных этнокуль-
турных организаций (постановка этнокультурных либо политических целей,
наличие или отсутствие целей обеспечения привилегий для «титульного» эт-
носа), и степень поддержки националистических идей населением (пользу-
ются ли такого рода идеологемы поддержкой населения или остаются дос-
тоянием узкого круга интеллигенции). Значимыми индикаторами межгруп-
пового сотрудничества или конкуренции являются показатели равенства ли-
бо неравенства в доступе к власти, экономическим ресурсам, образованию,
престижность или непрестижность принадлежности к той или иной этниче-
ской группе, а также степень выраженности открытых проявлений межэтни-
ческой напряженности (наличие политических движений и группировок, ста-
вящих своей целью защиту интересов тех или иных национальностей в орга-
нах власти и участвующих в политической борьбе, наличие этнически изби-
рательной миграции или этнической преступности, говорящие о «виктимиза-
ции» некоторых этнических групп).

Показателями «интеграции - дезинтеграции» (сильной или слабой интен-
сивности межэтнических взаимодействий в регионе) являются характер рас-
селения основных этнических групп (дисперсное или компактное), степень
этнической мозаичности населения, преобладающий тип среды общения
(моноэтничная или этноконтактная), различия в уровне урбанизации, а также
степень консолидации этнических групп, осознания ими своей отличитель-
ности (о чем позволяет, например, судить такой показатель, как субъективная
значимость этнической принадлежности для индивида), конфессиональный
состав населения, показатели частоты межэтнических контактов (например,

12



частота смешанных браков, состав трудовых коллективов). Показателями де-
зинтеграции в межэтнических отношениях могут служить этническая сег-
ментация рынка труда, связанная с ограничением доступа в наиболее пре-
стижные сферы занятости - управление, бизнес, науку, а также этнизация
политического процесса, выражающаяся в зависимости политической карье-
ры от этнической принадлежности, наличии или отсутствии этнических
предпочтений у избирателей, мнении населения о желательности языкового
ценза для руководителей и т. д.

На межличностном уровне (микроуровне) межэтнических отношений по-
казателями «сотрудничества - конкуренции» могут служить такие компонен-
ты этнического сознания, как характер этнической идентичности (преоблада-
ние позитивной или негативной идентичности, соотношение этнической, ре-
гиональной и общегражданской идентичности, толерантность либо интоле-
рантность в отношении к другим культурам, преобладание позитивных либо
негативных этнических стереотипов, соотношение нормальной этнической
идентичности, гипер- и гипоидентичности). В качестве показателей межэт-
нической интеграции или дезинтеграции на этом уровне можно рассматри-
вать языковое поведение респондентов (включая языковую компетентность,
языковые практики, языковые предпочтения, языковые отношения) и куль-
турные практики (наличие или отсутствие билингвизма и бикультурализма),
размер этнической дистанции, выражающейся в предпочтениях в выборе
партнеров по взаимодействию, степень проницаемости этнических границ,
состав набора «этнических маркеров», роль культурных отличий и идеологи-
ческих представлений.

В третьем параграфе — «Основные модели взаимоотношений этниче-
ских групп в полиэтническом обществе» — рассматриваются основные типы
межэтнических отношений в полиэтническом социуме, выявляются их ос-
новные модели, которые прослеживаются как на макросоциальном, так и на
региональном уровне. Исходя из того, что отношения социальных, в том чис-
ле этнических, групп в каждом конкретном обществе могут быть более или
менее гармоничными, на основе ранее выявленных аспектов понятия гармо-
низации в современной, в том числе этносоциологической литературе автор
диссертации пытается конкретизировать содержание этого понятия примени-
тельно к межэтническим отношениям, выявить основные аспекты, факторы и
условия данного процесса, а также выделить основные возможные модели
межэтнических отношений в полиэтническом обществе или регионе.

По мнению автора, констатация возможности (как теоретической, так и
практической) гармонизации межэтнических отношений напрямую связана с
выбором исследовательской парадигмы, в соответствии с которыми этниче-
ская общность может рассматриваться либо как сегмент более крупного об-
щества, либо как самостоятельный и самодостаточный социальный субъект,
«этносоциальный организм», т.е. общество в миниатюре, «этнос как социум».
В первом случае этничность рассматривается в качестве одной из групповых
идентичностей современного общества, во втором - как базовая идентич-

13



ность, структурирующая отношения в данном обществе. При таком подходе
существует тенденция к возникновению взгляда на полиэтническое общество
как конгломерат «этносоциальных организмов», самодостаточных по опре-
делению, либо к отождествлению его с одним из «этносоциальных организ-
мов», игнорированию его полиэтнических характеристик.

В своей типологиии межэтнических отношений автор исходит из двух
пар основных, на его взгляд, параметров, одна из которых характеризует со-
стояние самого межэтнического сообщества в целом, степень его интеграции
(сильная или слабая), а другая - характер отношений между этническими
группами (конкуренция или сотрудничество как интегральные характеристи-
ки социальных отношений). На основании этих критериев выделяются раз-
личные модели межэтнических отношений в полиэтническом обществе, ко-
торые можно обозначить как гармонизация, консоциация, межэтническая на-
пряженность, этническое доминирование.

Разграничение межэтнических отношений основывается на таких пока-
зателях, как наличие или отсутствие основных параметров гармонизации со-
циальных отношений. К основным аспектам гармонизации межэтнических
отношений относятся: баланс между этническими и неэтническими практи-
ками, межкультурная интеграция, которая находит выражение в поликульту-
рализме межэтнического сообщества на индивидуальном и (или) институ-
циональном уровне, равенство этнических групп в правовом отношении,
обеспечиваемое государственно-правовыми институтами, преобладание в
общественном сознании установок на межэтническое сотрудничество и ин-
ституционализация межэтнической кооперации в виде различных форм со-
циального партнерства, фактором которой является государственная нацио-
нальная политика, идеологический консенсус в отношении форм националь-
но-государственного устройства и национальной политики, этническая толе-
рантность, предполагающая восприятие представителей другой этнической
группы в качестве равноправного субъекта общения. Эти аспекты рассматри-
ваются в качестве факторов гармонизации межэтнических отношений, вза-
имно усиливающих друг друга.

Таблица 1
Характеристика основных моделей межэтнических отношений

14



В параграфе содержится характеристика перечисленных моделей межэт-
нических отношений. Модель «гармонизации» предполагает баланс между
этническими и неэтническими практиками, межэтническая интеграция вы-
ражается в форме (поли-) бикультурализма и (поли-) билингвизме, положе-
ние этнических групп характеризуется равенством в правовом отношении,
отношения между ними характеризуются преобладанием сотрудничества, на
уровне государственной национальной политики институционализированно-
го в форме социального партнерства, имеется идеологический консенсус в
отношении форм национально-государственного устройства и национальной
политики, а для межэтнической перцепции характерно наличие такого каче-
ства, как этническая толерантность, моральная солидарность межэтнического
сообщества находит выражение в близости стандартов поведения в отноше-
нии «своей» и «чужой» этнических групп.

Несколько иной тип межэтнических отношений демонстрирует модель
консоциональной демократии (консоциации), которая предусматривает ин-
ституционализацию культурных (в ряде государств - неэтнических) разли-
чий на уровне государственных институтов в форме представительства сег-
ментов, соответствующих основным субкультурам. Под консоциональной
демократией понимают систему «разделения власти», применяемую в «глу-
боко разделенных», «многосоставных» или «плюралистических» обществах,
т.е. обществах, сегментированных по этническому, религиозному, идеологи-
ческому или какому-либо еще культурному признаку. В таком обществе по-
литические партии и движения представляют собой сегменты общества, для
которых характерны сильно различающиеся или даже конфликтующие меж-
ду собой субкультуры.

При отсутствии позитивного взаимодействия между этническими груп-
пами формируется такая модель межэтнических отношений, как межэтниче-
ская напряженность, суть которой заключается в переструктурировании со-
циальных отношений на основе этничности, при котором межэтническое
противостояние, сопровождающееся актуализацией претензий «всех на все»,
затрагивает все стороны жизни межэтнического сообщества, ставя его на
грань дезинтеграции.

Наиболее часто встречающаяся модель межэтнических отношений в по-
лиэтническом обществе - это этническое доминирование, или «гегемонист-
ский контроль», при котором этнические группы, кроме доминирующей,
практически не представлены в политике и других ключевых сферах жизни
общества. Этническое доминирование представляет собой более эффектив-
ную, по сравнению с консоциацией, форму интеграции полиэтнических об-
ществ, однако социальная интеграция и стабильность здесь обеспечиваются
без учета специфических этнических интересов недоминирующих групп. Для
таких обществ характерно узаконенное или фактическое неравенство на ос-
нове политических или культурных факторов, межэтническая кооперация и,
соответственно, бикультурализм, отсутствуют или сведены к минимуму.

15



Во второй главе диссертации — «Взаимодействие этнических общно-
стей в региональном социуме» — содержится анализ проблем гармонизации
межэтнических отношений на примере конкретных российских региональ-
ных социумов. В главе анализируются социально-психологические и струк-
турные предпосылки процесса гармонизации межэтнических отношений в
региональном социуме; рассматриваются структура этнической идентично-
сти и этноконтактные установки в регионе с относительно гармоничными эт-
ническими отношениями - Республике Мордовия, анализируется влияние
социального статуса этнических групп на состояние этнических отношений.

В первом параграфе — «Полиэтнические регионы России: основные
типы межэтнических взаимодействий и национальной политики» — на осно-
ве ранее разработанной классификации моделей межэтнических отношений в
полиэтническом социуме выделяются группы российских регионов, в наи-
большей степени соответствующих той или иной модели.

В данном параграфе обосновывается целесообразность отнесения к поли-
этническим регионам, в соответствии с мировой практикой, субъектов РФ, в
составе населения которых имеется более 5% иноэтничного населения. Ха-
рактер межэтнических отношений в регионах обусловливаются рядом раз-
личных факторов: демографическими (этнический состав населения, этап
«демографического перехода»), этносоциальными (особенности социальной
структуры и социальных отношений к моменту начала системной трансфор-
мации этноса как социальной общности), этнокультурными и социально-
психологическими (этническая акцентировка и иерархия ценностей, этниче-
ские стереотипы восприятия и мышления). В параграфе показано, что в ре-
гионах России в 90-е гг. XX - начале XXI в. были представлены все типы
взаимоотношений этнических групп в полиэтническом сообществе - гармо-
низация, консоциация, этническое доминирование и межэтническая напря-
женность.

К полиэтническим регионам России, в которых отношения между этни-
ческими группами в начале 1990-х гг. строились на основе модели этниче-
ского доминирования, можно отнести в первую очередь республики с «осо-
быми правами» — Татарстан, Башкортостан, Саха (Якутию), которым уда-
лось в значительной степени удовлетворить свои претензии на особый ста-
тус, хотя эти республики со своей стороны в последние годы предприняли
значительные шаги, направленные на их сближение с федеральным Центром
в рамках концепции «асимметричной федерации». Субъекты РФ, в которых
межэтниеские отношения строятся по модели этнического доминирования,
характеризуются завышенным представительством титульного этноса в ор-
ганах государственной власти (Татарстан, Башкортостан, Саха, Тува, Буря-
тиия, Калмыкия); преимущественным доступом титульного этноса к эконо-
мическим ресурсам, образованию, престижным сферам занятости; стабиль-
ным характером межэтнических отношений при наличии прослеживаемой по
результатам опросов некоторой латентной напряженности; наличием у рус-
ских (в республиках) тенденции к самоидентификации себя в качестве этни-

16



чсского меньшинства, проявляющейся в создании русских этнических орга-
низаций и в выдвижении от их имени соответствующих коллективных требо-
ваний; «этномаркирующей» ролью таких идеологем, как отношение к про-
блеме республиканского суверенитета, возрождение и развитие националь-
ной культуры своего народа и т.д.

Ситуация в большинстве областей, где этнические организации, нацио-
нально-культурные автономии и иные формы самоорганизации этнических
групп, их институционализации и работы с ними региональных органов вла-
сти не получили распространения, а также в некоторых национально-
государственных образованиях России (например, Удмуртии), позволяет
также говорить о них как регионах с русским доминированием.

К числу регионов, соответствующих модели межэтнической напряжен-
ности, следует отнести большинство северокавказских республик: Северную
Осетию, Ингушетию, Кабардино-Балкарию, Карачаево-Черкесию, Чечню, где
напряженность провоцируется различными факторами: демографическими
(этническая и языковая пестрота, наличие родственных групп в соседних ре-
гионах и государствах, «двухсубъектных» республик, небольшая доля рус-
ских в населении республик), историческими (память о Кавказской войне и
депортациях, неоднократном изменении административно-территориальных
границ в советский период), культурными и психологическими. Для состоя-
ния межэтнических отношений в этих республиках характерны общая фоно-
вая напряженность, зависимость социального статуса от этнической принад-
лежности и высокая степень значимости этнической идентичности в струк-
туре социальной идентичности и в процессе межгрупповых взаимодействий.

Исключение среди северокавказских республик представляет собой Даге-
стан, демонстрирующий еще одну модель взаимоотношений этнических
групп в полиэтническом российском регионе - консоциональную. В респуб-
лике сохраняется межэтническое согласие прежде всего за счет поддержания
пропорционального представительства этнических групп в органах власти. В
пропорциональном принципе формирования органов власти, наряду с преду-
смотренной законодательством республики очередностью замещения выс-
ших руководящих должностей, реализуются основные принципы консоциа-
ции - «большая коалиция» и автономия сегментов, позволяющие снизить
остроту потенциальной межэтнической напряженности.

Модель гармонизации характерна для ряда автономных республик, в ко-
торых отсутствует этническое доминирование (Карелия, Коми, Марий Эл,
Мордовия, Хакасия, Чувашия, Еврейская АО), а также ряда областей, где
имеются национально-культурные автономии и этнические ассоциации, ин-
ституциональные формы сотрудничества этих организаций с правительст-
венными органами, разработаны концепции государственной национальной
политики, а также программы этнокультурного развития малочисленных эт-
нических групп и гармонизации межэтнических отношений, например - Ас-
траханская, Вологодская, Омская, Оренбургская, Пензенская, Пермская, Са-
ратовская, Свердловская, Томская, Ульяновская, Челябинская области, Крас-

17



нодарский и Ставропольский край, г. Москва и Санкт-Петербург. Для гар-
моничной модели межэтнических отношений характерны пропорциональный
или завышенный уровень представительства нетитульных этнических групп
в органах власти и престижных сферах занятости, государственная политика,
направленная на поддержку малочисленных этнических групп, партнерство
органов государственной власти с этническими организациями, отсутствие
массовой поддержки национал-радикальных движений со стороны населе-
ния, низкая значимость этничности в повседневном общении и межгруппо-
вом взаимодействии, преобладание этнической идентичности по типу «нор-
мы» (либо «нормы» в сочетании с «индифферентностью»), широкое распро-
странение полиэтнической идентичности, проницаемость этнических границ,
преобладание в массовом сознании установок на межэтническое сотрудниче-
ство, позитивная в целом оценка межэтнических отношений основными эт-
ническими группами.

Вместе с тем отнесение того или иного региона к одной из моделей ме-
жэтнических отношений является до некоторой степени условным, т.к. для
многих регионов характерно сочетание черт различных моделей: так, в неко-
торых регионах, несмотря на поддержку этнических ассоциаций со стороны
властей, развитие этнокультурного образования и т.п., прослеживаются про-
явления неприязни в отношении мигрантов и даже вспышки этнического на-
силия. В дальнейшем модель гармонизации межэтнических отношений рас-
сматривается в работе в основном на материале Республики Мордовия, кото-
рая, по мнению автора, соответствует перечисленным критериям.

Во втором параграфе — «Этническая идентичность и этнические гра-
ницы в полиэтническом регионе» — на основе данных исследований, прове-
денных под руководством или при участии автора диссертации, рассматри-
ваются особенности этнической идентичности, основные тенденции ее раз-
вития, а также особенности формирования и поддержания этнических границ
в регионе с относительно гармоничными межэтническими отношениями, ка-
ким является Мордовия.

Для такого региона характерны баланс региональной и общероссийской
идентичности, преобладание позитивной этнической идентичности, осно-
ванной на объективных культурных различиях, а не на идеологических и по-
литических факторах. Вместе с тем в условиях модернизации, приводящей к
сглаживанию межкультурных различий, и аккультурации нерусских этниче-
ских групп в русскую культуру, происходит снижение значимости таких
компонентов этнической идентичности, как язык и традиционная культура, и
повышается значение таких ее элементов, как общее происхождение, истори-
ческое прошлое, государственность.

Результаты массового опроса 2003 г. показывают, что основу этнической
идентичности опрошенных русских и мордвы составляют представления об
общности языка и культуры; для респондентов мордовской национальности
язык является более значимым этническим признаком, чем для русских и та-
тар, причем из ответов на другие вопросы следует, что большая часть этих

18



респондентов считает один из мордовских языков своим родным и в той или
иной степени владеет им, хотя в общении ими чаще всего используется рус-
ский язык. Вместе с тем респонденты мордовской национальности придают
большее значение, по сравнению с другими, такому рефлексивному призна-
ку, как общность происхождения. Для русских же более актуальным этноин-
тегрирующим признаком, по сравнению с другими респондентами, является
общая государственность (16,0% мордвы, 23,2% русских и 6,1% татар).У
студенческой молодежи тенденции к росту значимости таких признаков, как
«происхождение, историческое прошлое» (у мордвы), «общая государствен-
ность» (у русских) прослеживаются еще более отчетливо, чем у основной
массы населения.

Опрос 2003 г. показал, что примерно 90% мордвы и татар в той или иной
степени владеют языком своей национальности, причем более 80% умеют
говорить на нем. Это больше доли опрошенных татар и мордвы, считающих
родными языки своей национальности. При этом 25 - 30% мокшан и эрзян
отметили, что понимают язык другой субэтнической группы, около 10%
свободно владеют им. Мокшанский или эрзянский языки понимают около
20% русских и татар, однако свободное владение ими в среде представителей
этих национальностей встречается скорее в виде исключения. Татарский
язык в той или иной степени знают около 5% респондентов-мордвы, среди
опрошенных русских понимают 2,2%. Результаты социологических исследо-
ваний также свидетельствуют о том, что языковая практика мордвы и татар
Мордовии заметно расходится с их языковой компетентностью: респонденты
мордовской национальности предпочитают использовать русский язык как в
общественных местах (около 80%) и в процессе работы или учебы (около
75%), так и в общении с друзьями и соседями (около 60%); с членами семьи
по-русски разговаривает примерно 50%. Около 75% опрошенных татар об-
щаются на русском языке в общественных местах и на работе, более полови-
ны - с друзьями, однако в семье 64% из них говорит по-татарски.

Следствием интенсивных межэтнических контактов, как показывают ре-
зультаты исследований, в Мордовии является не «деэтнизация», не исчезно-
вение этнического самосознания, а появление и распространение полиэтни-
ческой идентичности. В наибольшей степени этим процессом оказался за-
тронут титульный, мордовский этнос. В ходе массового опроса 2003 г., отве-
чая на вопрос: «Вы относите себя к одной или к нескольким национально-
стям?» 86,8% опрошенных, в том числе 91,4% русских, 79,8 -мордвы и 92,0
татар отнесли себя к одной национальности, 9,6% респондентов, в том числе
5,6 -русских, 16,0 - мордвы и 4,0 - татар - к нескольким национальностям.
Вариант ответа «не ощущаю принадлежности ни к одной национальности»
выбрали всего 3,0% русских, 4,3 - мордвы и 4,0 - татар. При этом доля рес-
пондентов, особенно мордовской национальности, относящих себя сразу к
нескольким национальностям, в несколько раз больше в городе по сравнению
с сельской местностью, что, очевидно, является следствием этнических кон-
тактов, причем не только на уровне смешанных браков (среди опрошенных

19



русских доля лиц смешанного происхождения составила 18,3%, среди морд-
вы - 15,5), но также влияния этноконтактной среды, усвоения русского язы-
ка и культуры. Если в сельских населенных пунктах к нескольким нацио-
нальностям относили себя 7,6% мордвы, то в малых городах и рабочих по-
селках - 17,5, а в Саранске - 31,4. Среди русских доля полиэтничных рес-
пондентов в селе составила 3,7%, городах и поселках - 4,3, в Саранске - 7,8.

Исследование социально-психологических характеристик этнической
идентичности, связанной с межгрупповыми отношениями, на основании про-
веденного автором диссертации осенью 2001 г. на основе методик Г.У. Сол-
датовой опроса студенческой молодежи, показало преобладание идентично-
сти, соответствующей типу «нормы» в сочетании с «индифферентностью». У
85% опрошенных, в т.ч. 87,8 русских, 82 мордвы, 65,2 татар, преобладает эт-
ническая идентичность, соответствующая типу социальной нормы, т.е. ха-
рактеризующаяся позитивным восприятием как собственной, так и других
этнических культур. Доля лиц, которых по сумме ответов можно отнести к
типу «этнической индифферентности», среди студентов Мордовского гос-
университета сравнительно невелика и составляет 22%, в т.ч. 20,5% среди
русских, 25,7 — мордвы, 21,7 — татар; доля гиперидентичных - 14,3% (17,6
русских, 8,8 мордвы, 13 татар).

В целом эти ответы свидетельствуют о благоприятных этнических диспо-
зициях как титульного, так и других этносов. Преобладание гиперэтничности
(тенденции к переоценке собственной этнической группы в сочетании с пре-
небрежительным или враждебным отношением к другим национальностям)
характерно менее чем для 20% студентов, хотя отдельные ситуативные от-
клонения по типу гиперидентичности демонстрируют более половины опро-
шенных. Кроме того, среди студентов университета для русских и мордвы в
наибольшей степени, при позитивной в целом идентичности, характерны эт-
ноиндифферентистские тенденции, которые находят выражение в отсутствии
потребности личностного самоотождествления с какой-либо этнической
группой. Так, более 80% опрошенных русских и мордвы «считают, что в по-
вседневном общении национальность не имеет значения», более половины —
отметили, что они «никогда серьезно не относились к межнациональным
проблемам».

Попытка определить место этничности в структуре категорий групповой
солидарности студентов на основе теста Куна — Макпартленда показали, что
этничность в структуре социальной идентичности студентов занимает до-
вольно важное, но не главное место: в качестве более важных оснований
групповой солидарности рассматриваются такие категории, как статус сту-
дента, семейный статус, половозрастные категории, а из этнополитических
категорий - гражданство РФ, которое упоминается в опросе как русскими,
так и мордвой в полтора раза чаще по сравнению с национальностью. При
такой структуре идентичности отношения в обществе строятся в основном
без учета этничности.

20



О значимости этнической идентичности для опрашиваемых можно су-
дить также по соотношению общероссийской и региональной идентичности.
Опросы населения и студенческой молодежи показали, что у большинства
респондентов мордовской национальности общероссийская и республикан-
ская идентичность сбалансированы, в то время как большинство опрошен-
ных русских ощущают себя в первую очередь россиянами. Так, в опросе на-
селения 2003 г. большинство 55,3% опрошенных русских на вопрос: «К
какой государственности Вы себя относите в первую очередь?» ответили, что
считают себя в первую очередь гражданами России, 33,0% — в равной сте-
пени гражданами России и жителями Мордовии и лишь 8,7 — в первую оче-
редь жителями Мордовии, в то время как среди респондентов мордовской
национальности 46,6% — в равной степени гражданами России и жителями
Мордовии, 35,6 — в первую очередь россиянами и 14,1 - жителями Мордо-
вии в первую очередь; среди татар соответственно - 44,0% — в равной сте-
пени гражданами России и жителями Мордовии, 36,0 — в первую очередь
россиянами, 16,0 — в первую очередь жителями Мордовии.

В число задач исследования входило также выявление факторов, форми-
рующих этнические границы и определяющих размер социальной дистанции
между этническими группами в регионе. В число задач нашего исследования
входило также выявление факторов, формирующих этнические границы и
определяющих размер социальной дистанции между этническими группами
в регионе. Для Мордовии, как и для других республик с «национально-
русским» двуязычием, характерно использование в качестве этнических
маркеров нерусских языков, в то время как русский язык выполняет, напро-
тив, функцию преодоления как этнических, так и внутриэтнических границ,
что и обусловливает его повышенную социальную значимость. В роли этни-
ческих маркеров по-прежнему выступают язык и религия, традиционная
культура и представления об общности черт национального характера, а не
политические или идеологические факторы: попытки национал-радикалов
добиться политических привилегий для представителей титульного этноса
посредством этнической мобилизации под лозунгами национального возро-
ждения и защиты особых прав коренного населения, имевшие место в начале
90-х гг., не привели к успеху вследствие равнодушного отношения большин-
ства мордовского населения республики к этим идеологемам.

Анализ представлений о чертах национального характера и субъективно-
го восприятия респондентами социально-психологической дистанции с пред-
ставителями различных этнических групп позволили произвести замеры эт-
нических дистанций в Мордовии и сделать следующие выводы:

1) социальная дистанция между основными этническим группами в Мор-
довии асимметрична: так, доля респондентов мордовской и татарской нацио-
нальности, ощущающих себя «близко» и «очень близко» по отношению к
русским (в общей сложности 80% по каждой этнической группе) значительно
больше доли русских, которые могут то же самое сказать о мордве (около 55
- 60%) и татарах (около 30%); асимметрична также дистанция между татара-

21



ми и другими этническими группами (так, доля татар, ощущающих себя
«близко» и «очень» близко с мордвой - всего около 40%, соответственно
среди респондентов мордовской национальности доля ощущающих себя
«близко» и «очень» близко с татарами - всего около 30%; таким образом, в
качестве наименее «отдаленной» и закрытой в социальном плане этнической
группой в представлении респондентов других национальностей являются
русские, наиболее отдаленной - татары);

2) у респондентов мордовской национальности социальная дистанция
между представителями своей собственной и другой субэтнической группы
выражена больше, чем с представителями собственной группы, а также с
мордвой в целом и с русскими (доля респондентов, выбравших варианты
«далеко» и «очень далеко» по отношению к представителям другого субэт-
носа, среди мокшан и эрзян составляет около 25%);

3) дистанция между русскими и мордвой, а также между татарами и
мордвой в субъективном измерении меньше, чем между представителями
этих этносов, с одной стороны, и мокшанами и эрзянами - с другой. Эту осо-
бенность межэтнических отношений в Мордовии можно объяснить, исходя
из предположения, согласно которому этноним «мордва» в массовом созна-
нии указывает прежде всего на происхождение, а субэтнонимы «мокша» и
«эрзя» — на языковые и культурные особенности и практики;

4) в представлении респондентов русской и мордовской национальности
размер дистанции с «мусульманами» превышает дистанцию с татарами (сре-
ди русских ощущают себя «далеко» и «очень далеко» с мусульманами 46,1%,
с татарами - 41,5%, среди мордвы соответственно - 50,2% и 60,4%); акцент
на конфессиональные различия увеличивает этническую дистанцию.

В Мордовии этнические границы в значительной степени размыты; лич-
ные и социальные контакты строятся в основном «поверх» этнических гра-
ниц. Как видно из результатов опроса 2003 г., представители основных этни-
ческих групп населения Мордовии демонстрируют низкую степень этниче-
ской избирательности. Примерно треть опрошенных предпочитает супруга
или родственника своей национальности; значительно менее выражены эт-
нические предпочтения в вопросах о национальности друга, руководителя,
соседа (около 20% опрошенных), коллеги (13,1%). Таким образом, для боль-
шинства опрошенных не имеет значения этническая принадлежность партне-
ра по взаимодействию, но для довольно значительной части респондентов
этническая граница проходит на уровне семейно-родственных отношений.

При этом стоит отметить, что респонденты-русские демонстрируют
практически по всем позициям большую этническую избирательность по
сравнению с мордвой. Большинство опрошенных татар относится избира-
тельно к национальности супруга, родственника и соседа. Так, предпочитают
супруга своей национальности 39,7% русских, 19,8 - мордвы и 68,0 - татар;
друга — 25,3% русских, 13,0 - мордвы, 24,0 - татар; родственника — 35,2%
русских, 26,9 - мордвы, 76,0 - татар и т.д. Если большую этническую изби-
рательность русских можно объяснить тем, что им приходится общаться в

22



основном с представителями своей национальности, то респонденты мордов-
ской и татарской национальности, большинство из которых, напротив, вы-
нуждены часто контактировать с представителями других этнических групп,
демонстрируют различные типы этноконтактного поведения: если для рес-
пондентов мордовской национальности характерно безразличное отношение
к национальности партнера по взаимодействию, а следовательно, открытость
в такого рода контактах характерны в большей степени, чем для русских, то
для большинства респондентов-татар, напротив, характерна четко выражен-
ная избирательность, стремление к ограничению семейно-родственных кон-
тактов с представителями других национальностей.

Опыт Мордовии показывает, что даже в тех регионах, где этнические
границы наиболее проницаемы и важнейшие социальные связи строятся по-
верх границ, социальная дистанция сохраняется как на уровне межличност-
ных, так и на уровне социальных отношений. Поэтому проблема поиска
средств поддержания стабильности и относительной гармонии в межэтниче-
ских отношениях по мере развития такого полиэтнического и поликонфес-
сионального сообщества всегда остается актуальной.

В третьем параграфе — «Основные факторы формирования социально-
го статуса этнических общностей и региональной системы этнической стра-
тификации» — рассматриваются социоструктурные факторы гармонизации
межэтнических отношений, связанные с проблемой соотносительного стату-
са этнических групп.

Данные, собранные в ходе исследований, проведенных в Мордовии, сви-
детельствуют о том, что показатели, характеризующие экономическое поло-
жение основных этнических групп республики - русских, мордвы и татар, их
представительство в органах власти, распределение по сферам занятости и по
уровню образования, примерно одинаковы, что говорит об отсутствии этни-
ческой сегрегации в республике. Такая этносоциальная структура складыва-
ется на основе индивидуальной мобильности, без этнических квот и префе-
ренций. Об отсутствии конкуренции между наиболее многочисленными эт-
ническими группами - русскими и мордвой - говорит безуспешность всех
попыток групповой самоорганизации и создания, начиная с 80-х гг., массо-
вых социальных движений на этнической основе, что можно объяснить тем,
что из трех основных стратегий преодоления социального неравенства - ин-
дивидуальной мобильности, творчества и конкуренции - основная масса на-
селения, независимо от этнической принадлежности, выбирает стратегию
индивидуальной мобильности. К факторам, способствующим формированию
равного статуса этнических групп в таком регионе, относятся отсутствие
культурного разделения труда, дискриминации и ограничений по этническо-
му признаку, политика, направленная на сглаживание существующих соци-
альных диспропорций и поддержку меньшинств, а в историческом аспекте -
примерно равные «стартовые позиции» этнических групп в начале модерни-
зации. На представительство этнических групп в органах власти различных

23



уровней и сферах профессиональной деятельности оказывают также влияние
различия в расселении, степень индустриализации района.

Вместе с тем в регионе с самыми стабильными межэтническими отноше-
ниями не исключается наличие этнических меньшинств. Если Мордовии в
силу указанных причин удалось избежать «гегемонистского контроля» —
доминирования какой-либо одной этнической группы, то татары, а также ряд
более малочисленных групп, в том числе мигрантов, представляют собой эт-
нические меньшинства со своими специфическими проблемами, требующи-
ми внимательного отношения.

Третья глава посвящена анализу институциональных факторов, обеспе-
чивающих межэтническое согласие, с одной стороны, и провоцирующих ме-
жэтническую напряженность в полиэтническом регионе, с другой стороны,
рассматриваются различные аспекты национальной политики в регионе, в
частности, проблема социального партнерства в межэтнических отношениях.

В первом параграфе — «Социологический анализ межэтнических от-
ношений в полиэтническом регионе: основные факторы согласия и межэтни-
ческой напряженности» — анализируются факторы межэтнического согла-
сия и этнические проблемы социально-психологического (этноконтактные
установки) и структурного порядка на примере конкретного региона - Рес-
публики Мордовия, включающей три наиболее многочисленных этноса, эт-
нодемографический статус которых имеет некоторые отличия: русских - не-
титульный этнос, составляющий большинство населения (60,8% по переписи
1989 г.), мордву (мокшу и эрзю) - титульный этнос, составляющий 32,5% на-
селения, и татар - нетитульный этнос с явной тенденцией к самоопределе-
нию в качестве этнического меньшинства (5,0% населения республики).

В параграфе показывается, что социальная политика, направленная на
создание институциональных механизмов партнерства в межэтнических от-
ношениях, может иметь успех только при условии преобладания в сознании
населения позитивных установок на межэтническое взаимодействие. Основ-
ной характер межэтнического общения в регионе со стабильными и гармо-
ничными отношениями, как показывает опыт Мордовии, определяют отно-
шения межэтнического сотрудничества, основное содержание которых экс-
перты видят в сотрудничестве представителей различных этносов на уровне
социально-политических институтов в решении проблем, стоящих перед
обществом, наряду с непосредственным общением представителей различ-
ных национальностей и ростом взаимного влияния этнических культур. В
целом стабильный, добрососедский характер межэтнических отношений в
регионе не исключает проблем и противоречий в межэтнических отношени-
ях. Результаты экспертных и массовых опросов показывают, что проблемы в
отношениях между людьми различных национальностей проявляются на бы-
товом уровне, политизация этничности выражена слабо. На институциональ-
ном уровне основными сферами проявления этнических проблем являются
также сфера культуры, образования и средства массовой информации. Ана-
лиз ответов на другие вопросы выявил мнение экспертов о недостаточной

24



степени государственной поддержки мордовских языков и культуры в прес-
се, на телевидении и радио, в книгоиздании, а также о недостатке толерант-
ности в подаче этнической информации некоторыми СМИ.

Результаты опросов свидетельствуют, что сугубо этнические проблемы
возникают в определенной степени независимо от других социальных про-
блем, связанных с распределением экономических ресурсов, власти и других
социальных благ между национальными группами, а также, что даже в таком
стабильном регионе существуют предпосылки для возникновения межэтни-
ческой напряженности. Этнические проблемы, характерные для Мордовии,
связаны с культурными отличиями, возможностями сохранения этнокуль-
турной специфики различных этнических групп при одновременной их ин-
теграции в полиэтническом социуме, выбором оптимальных способов госу-
дарственной поддержки языка и культуры этих групп.

Большинство опрошенных жителей Мордовии имеют позитивный опыт
межэтнического общения, однако это не исключает проявлений этнической
неприязни в сознании и поведении. При этом количественные показатели,
характеризующие распространенность неприязненного отношения к той или
иной этнической группе, обратно пропорциональны ее численности.

К факторам, стабилизирующим межэтнические отношения, в регионе, по
мнению экспертов, относятся исторически сложившиеся традиций добросо-
седских отношений между представителями различных национальностей, со-
ставляющие основное содержание культуры межэтнического общения, а
также многоуровневый характер социальный идентичности, позволяющий
жителям республики рассматривать себя одновременно в качестве предста-
вителей этнических и субэтнических общностей, жителей села, города или
района и членов регионального социума, жителей Мордовии и граждан Рос-
сии. К структурным факторам гармонизации межэтнических отношений в ре-
гионе, как показывает опыт Мордовии, относится характер расселения, при
котором отсутствует территориальное обособление этнических сегментов ре-
гионального социума, а также смешанный состав трудовых коллективов. Со-
став населения республики в целом и большинства районов характеризуется
средней степенью этнической мозаичности, что благоприятствует развитию
межэтнических контактов. Характерными чертами культуры межэтнического
общения в Мордовии являются преобладание позитивных этноконтактных
установок в массовом сознании (установок на сотрудничество, выражающих-
ся в балансе республиканской и российской идентичности, толерантное от-
ношение большинства населения (около 70%, по данным опросов) к этниче-
ским различиям в повседневном общении, готовность к усвоению позитивно-
го опыта другой этнической группы и низкая степень этнической избира-
тельности при выборе партнеров по взаимодействию.

Отношения между основными этническими группами, за исключением
таких сегментов, как профессиональная литература и искусство, гуманитар-
ные науки, деятельность этнокультурных организаций, этническое предпри-
нимательство и религия (для татар), строятся без учета этничности, а не на

25



основе этнической взаимодополняемости. Этносоциологические исследова-
ния последних десятилетий дают основания предполагать, что предпосылкой
гармонизации межэтнических отношений в полиэтническом обществе явля-
ется наличие таких сфер социальной жизни, где этнические различия непо-
средственно не проявляются (сфера производственного общения в урбанизи-
рованном обществе, профессионального образования, массовой культуры). К
числу факторов гармонизации межэтнических отношений в республике экс-
перты относят прежде всего наличие исторически сложившихся традиций
добрососедских отношений между представителями различных националь-
ностей (93,3%), многоуровневую структура идентичности жителей респуб-
лики (33,3%) и разнообразный в этническом и культурном отношении состав
населения республики (26,7%). Наличие неформальных соглашений о досту-
пе к власти и ресурсам (элементов консоциональной демократии) отрицается.

Во втором параграфе — «Социально-политические механизмы гармо-
низации межэтнических отношений в полиэтническом регионе» — рассмат-
риваются основные механизмы региональной национальной (этнокультур-
ной) политики в современной России. В настоящее время национальная по-
литика в регионах России строится на основе принципов культурного плюра-
лизма (мультикультурализма) и обеспечения равенства прав жителей региона
независимо от этнической принадлежности. В современной Российской Фе-
дерации основными субъектами национальной политики, наряду с федераль-
ными, являются региональные органы власти, и поэтому она отличается зна-
чительной региональной спецификой. По мнению автора диссертации, осо-
бенность российской национальной политики, ее отличие от зарубежной по-
литики мультикультурализма, заключается прежде всего в необходимости
учета на общегосударственном и региональном уровне специфики нацио-
нальных автономий - республик, которые фактически продолжают выпол-
нять функции «особой поддержки» этнокультурного развития титульных эт-
носов республик. В параграфе рассматриваются различные модели нацио-
нальной автономии - территориальная и национально-культурная.

В параграфе обосновывается необходимость программно-целевого под-
хода к решению этнокультурных проблем, анализируется содержание регио-
нальных концепций национальной политики и программ этнокультурного
развития, в том числе Программы национального развития и межнациональ-
ного сотрудничества Республики Мордовия. В этих документах можно выде-
лить несколько основополагающих принципов: 1) лояльность по отношению
к федеральному законодательству; 2) обеспечение равенства прав граждан
независимо от этнической принадлежности, недискриминации; 3) принцип
этнокультурного плюрализма - обеспечение сохранения этнокультурного
многообразия, удовлетворение этнокультурных потребностей различных эт-
нических групп, их возрождение и развитие; при этом в некоторых регио-
нальных программных документах особое внимание уделяется развитию
культуры «государствообразующего» этноса (пример - Концепция государ-
ственной национальной политики Марий Эл); 4) поддержка этнических мень-

26



меньшинств («малочисленных народов»); 5) гармонизация межэтнических
отношении и интересов различных этнических групп, создание единого по-
ликультурного пространства, обеспечение межэтнического согласия и со-
трудничества на основе общих региональных целей и социального партнер-
ства (например, в Концепциях региональной национальной политики Волго-
градской и Саратовской областей), во многих случаях эта цель дополняется
известным с советских времен лозунгом дружбы народов; 6) обеспечение то-
лерантности в межэтнических отношениях, противодействие экстремизму,
предотвращение этнических конфликтов; 7) сотрудничество органов госу-
дарственной власти с этническими ассоциациями и движениями.

Примером сбалансированной этнокультурной политики, на наш взгляд,
может служить Республика Мордовия, где принципы равноправия, защиты
прав человека, этнокультурного плюрализма и сотрудничества реализуются
как в деятельности Государственного комитета РМ по национальной полити-
ке, активно сотрудничающего с этнокультурными организациями, так и в
деятельности ряда других республиканских министерств и ведомств, прово-
дящих этнокультурную политику в широком смысле - министерств образо-
вания, культуры, печати и информации, а также ГТРК «Мордовия».

Опыт Мордовии показывает, что именно формула многокультурности,
«единства во многообразии», в наибольшей степени отвечает цели гармони-
зации межэтнических отношений. Результаты массовых и экспертных опро-
сов свидетельствуют о необходимости проведения сбалансированной этни-
ческой политики, учитывающей сложившуюся социальную ситуацию и ин-
тересы всех этнических групп региона, основанной на научном программном
методе регулирования межэтнических отношений. К числу приоритетных
направлений этнической политики эксперты в Мордовии относят поддержку
деятельности этнокультурных организаций и развитие этнокультурного об-
разования. Опрос населения республики 2003 г. показал, что идея «дружбы
народов» в советском ее понимании по-прежнему пользуется в республике
поддержкой населения. Из ответов на вопрос о предполагаемом содержании
«национальной идеи» (общегосударственной идеологии) видно, что значи-
тельная часть опрошенных по-прежнему говорит об этнических проблемах в
национальных терминах. Вместе с тем популярность приобретают также
идеи гражданского патриотизма, объединения усилий представителей всех
национальностей для решения социальных проблем, стоящих перед страной.

Третий параграф - «Институциональные механизмы гармонизации ме-
жэтнических отношений и проблема социального партнерства» — посвящен
рассмотрению проблем социального партнерства как одного из механизмов
гармонизации межэтнических отношений. Модель этнокультурного разнооб-
разия, закрепленная в Концепции государственной национальной политики
РФ, создает условия для реализации в межэтнических отношениях социаль-
ного партнерства в широком смысле как равноправной совместной деятель-
ности, направленной на достижение взаимосвязанных групповых целей и
регламентируемой определенной системой правил. В качестве правил взаи-

27



модействия могут рассматриваться концепции прав человека и коллективных
прав, а также общие культурно-нравственные ценности. Социальное парт-
нерство предполагает не только сокращение социокультурной этнической
дистанции, но и, главным образом, такое структурирование социальных от-
ношений и социального пространства, которое выражается в создании сфер
совместных действий, общих интересов и целей. Частью этих усилий являет-
ся развитие партнерских отношений с общественными, в том числе этниче-
скими и конфессиональными, организациями.

Если на уровне межличностного общения социальное партнерство нахо-
дит выражение в совместной деятельности представителей различных на-
циональностей, направленной на решение общих проблем и в преобладании
в сознании людей установок на межэтническое сотрудничество, то на инсти-
туциональном уровне оно проявляется прежде всего в сотрудничестве этно-
культурных организаций и конфессий с органами власти на различных уров-
нях и общественными организациями.

В параграфе рассматривается деятельность этнокультурных организаций
и формы сотрудничества с ними органов власти в Мордовии, включая Съез-
ды мордовского народа, фольклорные фестивали и т.д. Перспективными спо-
собами поддержки этнокультурных организаций представляется на сего-
дняшний день спонсорство и партнерство с государственными и коммерче-
скими организациями, грантовая поддержка проектов, связанных с развитием
современной профессиональной культуры. В связи с этим целесообразно, на-
ряду с сохранением народных традиций, обратить внимание на развитие со-
временной профессиональной культуры этих народов и создание этнической
коммуникационной среды в тех сферах, где отсутствует (или исключена)
конкуренция с русским языком (этническая музыка, этнические СМИ).

Продуктивным является также сотрудничество с религиозными органи-
зациями в рамках действующего законодательства. Пример Мордовии пока-
зывает, что конфессиональная политика на региональном уровне дает пози-
тивный результат в плане сохранения стабильности в межэтнических отно-
шениях в той степени, в которой учитываются как этнические функции рели-
гии, так и ее надэтнический интегрирующий потенциал, способность к соз-
данию образов региональной и российской идентичности.

В заключении диссертации подводятся итоги, формулируются основные
выводы.

Апробация работы. Результаты диссертационного исследования докла-
дывались и обсуждались на Огаревских чтениях в Мордовском государст-
венном университете, а также в ходе следующих научных конференций:

III конгресс этнографов и антропологов России (Москва, 8 - 1 1 июня
1999 г.); Межрегиональная научно-практическая конференция «Многона-
циональный регион: экономика, политика, культура» (Оренбург, 22 - 23 сен-
тября 1999 г.), II Всероссийская научная конференция финно-угроведов (Са-
ранск, 2-5 февраля 2000 г.); Всероссийская научно-практическая конферен-
ция «Этнический фактор и политика. История и современность» (Ижевск, 3-4

28



марта 2000 г.); «круглый стол» «Традиционное сознание и вызовы современ-
ности» (Чебоксары, 6 июня 2002 г.); Всероссийская научно-практическая
конференция «Национальные проблемы в трансформационных процессах в
странах СНГ» (Уфа, 15 июня 2002 г.); Всероссийская научно-практическая
конференция «Информационная политика в регионе: между прошлым и бу-
дущим» (Саранск, 19 декабря 2002 г.); Всероссийская научно-практическая
конференция «Система воспитания: теория и практика» (Саранск, 4 - 6 фев-
раля 2003 г.); Международная научно-практическая конференция «Функцио-
нирование языков и состояние этнокультуры восточных финно-угорских на-
родов: проблемы и перспективы развития» (Саранск, 4 - 7 июня 2003 г.);
Всероссийская научно-практическая конференция «Межкультурная комму-
никация: язык - культура - личность» (Саранск, 22 — 23 сентября 2003 г.).

Основные положения и практические выводы работы были использованы
в научных исследованиях региональных социальных процессов и разработке
рекомендаций по совершенствованию регионального административного
управления, при разработке учебных курсов.

Результаты и материалы диссертации отражены в следующих пуб-
ликациях:

1. Гармонизация межэтнических отношений в региональном социуме. —
Саранск: Изд-во Мордов. ун-та, 2003. — 340 с.

2. Этноконфессиональная ситуация в Мордовии // Гармонизация нацио-
нального развития и межнационального сотрудничества народов России: Сб.
науч. статей / НИИ регионологии при Мордов. гос. ун-те. — Саранск, 1996.
— С. 29-32.

3. Социальное партнерство в межнациональных отношениях (региональ-
ный аспект) // Социология гармонизации социальных отношений. Саранск:
НИИ регионологии, 1999. — С.70 - 97.

4. Межэтнические отношения в Республике Мордовия в оценках экспер-
тов // III конгресс этнографов и антропологов России: Тезисы докладов. —
М.: Институт этнологии и антропологии РАН, 1999. — С. 346.

5. Межэтнические отношения и проблема межнационального сотрудни-
чества в Республике Мордовия // Многонациональный регион: экономика,
политика, культура: Материалы межрегиональной научно-практич. конфе-
ренции. — Оренбург: Издательский центр ОГАУ, 2000. — С. 274 — 277.

6. Условия и факторы гармонизации межнациональных отношений в ре-
гиональном социуме // Социокультурная динамика региона. Наука. Культура.
Образование: Материалы всероссийской научно-практической конференции.
— Оренбург: ИПК ОГУ, 2000. — Ч. 1. - С. 183 — 187.

7. Межэтнические отношения: факторы конфликта и согласия // Резервы
гармонизации социальных отношений в Мордовии: Вып. III.: Итоги анкетно-
го опроса в 1999 г. — Саранск: НИИ регионологии, 2000. — С. 118 - 139.

8. Этнополитические мифы в идеологии национальных движений Мордо-
вии//АЬ Imperio. — 2001. — №3. — С. 355 - 285.

29



9. Этноисторические мифы в региональной прессе (на примере РМ) // IV
конгресс этнографов и антропологов России, Нальчик 20 — 23 сентября 2001
г. — Тезисы докладов. — М.: Институт этнологии и антропологии РАН,
2001. — С . 104—105.

10. Основные модели взаимоотношений этнических групп в региональном
социуме // Фундаментальные и прикладные проблемы регионологии / Сбор-
ник науч. статей (Прил. № 3 к журналу «Регионология»). — Саранск: НИИ
регионологии, 2003. — С. 80 - 92.

11. Этнокультурные организации // Этноконфессиональная ситуация в
Приволжском федеральном округе. Бюллетень Сети этнологического мони-
торинга и раннего предупреждения конфликтов № 49. — 1-15 февраля 2003
г.— С. 10-16.

12. Межэтнические отношения в оценках населения // Этноконфессио-
нальная ситуация в Приволжском федеральном округе. Бюллетень Сети эт-
нологического мониторинга и раннего предупреждения конфликтов № 51. —-
1 — 15 марта 2003 г. — С. 8 - 10.

13. Межэтнические отношения в оценках экспертов и населения // Этно-
конфессиональная ситуация в Приволжском федеральном округе. Бюллетень
Сети этнологического мониторинга и раннего предупреждения конфликтов
№ 53. — 1 - 15 апреля 2003 г. — С. 9 - 13.

14. Этноконтактные установки студентов Мордовского госуниверситета //
Интеграция образования. — 2003. — № 3. — С. 75 — 83.

15. Социология (учебное пособие). Саранск: Изд-во Мордов. ун-та, 2003.
— 192 с. (Гл. 9 «Этнические общности»).

16. Исследование этнической идентичности и этноконтактных установок
студентов Мордовского университета//Материалы Всерос. научно-практич.
конференции «Система воспитания: теория и практика» (Саранск, 4 - 6 фев-
раля 2003 г.). — Саранск: Тип. «Крас. Окт.», 2003. — С. 103 - 106.

17. Культурный плюрализм и механизмы гармонизации межэтнических
отношений в региональном социуме//Материалы Всерос. научно-практич.
конференции «Межкультурная коммуникация: язык - культура - личность»
(Саранск, 22 — 23 сентября 2003 г.). — Саранск: Тип. «Крас. Окт.», 2003. —
С. 15-21.

18. «Конструирование этничности» и этническая пресса // Информацион-
ная политика в регионе: между прошлым и будущим: Материалы Всерос.
научно-практич. конференции в МГУ им. Н.П.Огарева 19 дек. 2002 г.
Саранск: Тип. «Крас. Окт.», 2003. С. 148 - 153.

19. Межэтнические отношения в Мордовии // Бюллетень Научного центра
социально-экономического мониторинга Республики Мордовии. — Саранск:
НИИ регионологии. — 2003. — № 5. — 26 с.

20. Деятельность некоммерческих организаций в социальной сфере Рес-
публики Мордовия // Бюллетень Научного центра социально-
экономического мониторинга Республики Мордовии. — Саранск: НИИ ре-
гионологии. — 2003. — № 6. — 23 с. (в соавторстве).

30



21. Структура и трансформации этнического самосознания в полиэтниче-
ском регионе // Альманах «Гуманитарий»: Научный ежегодник Историко-
социологического института Мордовского госуниверситета. - 2003. — № 3.
— С. 133-136.

22. Конструирование этничности и конфликтный потенциал этнических
образов // V конгресс этнографов и антропологов России. Омск, 9-12 июня
2003 г. — Тезисы докладов. — М.: Институт этнологии и антропологии РАН,
2003. — С . 58.

23. Языковые компоненты в структуре этнической идентичности населе-
ния Мордовии // Проблемы и перспективы развития восточных финно-
угорских языков: Материалы междунар. научно-практич. конференции
«Функционирование языков и состояние этнокультуры восточных финно-
угорских народов: проблемы и перспективы развития» ( 4 - 7 июня 2003 г.,
Саранск). - Саранск: Тип. «Крас. Окт.», 2003. - С. 292 - 297.

24. Механизмы гармонизации межэтнических отношений в региональном
социуме // Регионология. - 2003. - № 4 / 2004. - № 1. - С. 169 - 182.

25. Динамика межэтнических отношений в Республике Мордовия // Бюл-
летень Научного центра социально-экономического мониторинга Республики
Мордовии. — Саранск: НИИ регионологии. — 2004. — №1. — 37 с.

31



Подписано в печать 11.02.04. Объем 2,0 п. л.
Тираж 100 экз. Заказ № 306.

Типография Издательства Мордовского университета
430000, Саранск, ул. Советская, 24






