Для доставки данной работы воспользуйтесь поиском на сайте по ссылке: https://mydisser.com/search.html

tml
ПРОНИНА ТАТЬЯНА СЕРГЕЕВНА. ТИПОЛОГИЯ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ: АНАЛИТИКА РЕЛИГИОЗНОСТИ СОВРЕМЕННОГО РОССИЙСКОГО ОБЩЕСТВА: ДИССЕРТАЦИЯ ... ДОКТОРА ФИЛОСОФСКИХ НАУК: 09.00.14 / ПРОНИНА ТАТЬЯНА СЕРГЕЕВНА;[МЕСТО ЗАЩИТЫ: ЛЕНИНГРАДСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ ИМ.А.С.ПУШКИНА].- САНКТ-ПЕТЕРБУРГ, 2016.- 384 С.


АВТОНОМНОЕ ОБРАЗОВАТЕЛЬНОЕ УЧРЕЖДЕНИЕ
ВЫСШЕГО ПРОФЕССИОНАЛЬНОГО ОБРАЗОВАНИЯ
«ЛЕНИНГРАДСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ ИМЕНИ А. С. ПУШКИНА»
НА ПРАВАХ РУКОПИСИ
ПРОНИНА ТАТЬЯНА СЕРГЕЕВНА
ТИПОЛОГИЯ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ:
АНАЛИТИКА РЕЛИГИОЗНОСТИ СОВРЕМЕННОГО РОССИЙСКОГО ОБЩЕСТВА
СПЕЦИАЛЬНОСТЬ 09.00.14 ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
ДИССЕРТАЦИЯ НА СОИСКАНИЕ УЧЕНОЙ СТЕПЕНИ
ДОКТОРА ФИЛОСОФСКИХ НАУК
НАУЧНЫЙ КОНСУЛЬТАНТ: ДОКТОР СОЦИОЛОГИЧЕСКИХ НАУК, ДОЦЕНТ СМИРНОВ МИХАИЛ ЮРЬЕВИЧ
САНКТ-ПЕТЕРБУРГ
2015
 
ОГЛАВЛЕНИЕ
ВВЕДЕНИЕ	4
ГЛАВА	1.	РЕЛИГИОЗНАЯ	ИДЕНТИЧНОСТЬ:
ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ МОДЕЛИ И ПОДХОДЫ К ИЗУЧЕНИЮ	26
1.1.	КОНЦЕПТ ИДЕНТИЧНОСТИ В СОВРЕМЕННОМ СОЦИАЛЬНО¬ГУМАНИТАРНОМ ЗНАНИИ	26
1.2.	РЕЛИГИОЗНАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ КАК ПСИХОСОЦИАЛЬНЫЙ ФЕНОМЕН 44
1.3.	ИНДИВИДУАЛЬНАЯ И КОЛЛЕКТИВНАЯ ФОРМЫ РЕЛИГИОЗНОЙ
ИДЕНТИЧНОСТИ	55
1.4.	ПРОТИВОРЕЧИЯ В СИСТЕМЕ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ	62
1.5.	МЕТОДЫ ИЗУЧЕНИЯ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ В КОНТЕКСТЕ
ФУНКЦИОНАЛЬНЫХ ПРАКТИК	66
ГЛАВА 2. АНАЛИТИКА СОВРЕМЕННОЙ РОССИЙСКОЙ РЕЛИГИОЗНОСТИ	78
2.1.	СОВРЕМЕННАЯ РЕЛИГИОЗНОСТЬ: ОСНОВНЫЕ ТЕНДЕНЦИИ И ПОДХОДЫ К
ИЗУЧЕНИЮ	78
2.2.	ВОЗРОЖДЕНИЕ РЕЛИГИИ В ПОСТСОВЕТСКОЙ РОССИИ:
СОЦИОКУЛЬТУРНЫЙ АНАЛИЗ	91
2.2.1.	ВЕРА И КОНФЕССИОНАЛЬНАЯ САМОИДЕНТИФИКАЦИЯ В СТРУКТУРЕ
РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННЫХ РОССИЯН	91
2.2.2.	РЕЛИГИОЗНЫЕ ПРАКТИКИ В СТРУКТУРЕ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ
СОВРЕМЕННЫХ РОССИЯН	108
2.2.3.	РЕЛИГИЯ В ПОВСЕДНЕВНОЙ ЖИЗНИ РОССИЯН	123
2.3.	РЕЛИГИОЗНОСТЬ ПОЗДНЕГО СОВЕТСКОГО ПЕРИОДА И
«РЕВИТАЛИЗАЦИЯ» РЕЛИГИИ В ПОСТСОВЕТСКОЙ РОССИИ	133
2
 
ГЛАВА 3. ВОЗРОЖДЕНИЕ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОЗНАЯ ИДЕНТИЧНОСТЬ В ПОСТСОВЕТСКОЙ РОССИИ	163
3.1.	РЕЛИГИЯ И ПОИСКИ НОВОЙ ГРАЖДАНСКОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ В ПОСТСОВЕТСКОЙ РОССИИ	163
3.2.	ТИПОЛОГИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ
РОССИЯН	193
3.2.1.	«ГРАЖДАНСКО-РЕЛИГИОЗНЫЙ» ТИП	РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ
СОВРЕМЕННЫХ РОССИЯН	197
3.2.2.	«ИДЕОЛОГИЧЕСКО-ПРАГМАТИЧЕСКИЙ» ПОДТИП «ГРАЖДАНСКО-РЕЛИГИОЗНОГО» ТИПА РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ	207
3.2.3.	«РЕЛИГИОЗНО-ЦЕНТРИРОВАННЫЙ» ТИП РЕЛИГИОЗНОЙ
ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННЫХ РОССИЯН	211
3.2.4.	«ДУХОВНО-ОРИЕНТИРОВАННЫЙ»	ТИП	РЕЛИГИОЗНОЙ
ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННЫХ РОССИЯН	223
3.2.5.	ВНЕШНИЕ И ВНУТРИГРУППОВЫЕ ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ В
РЕЛИГИОЗНЫХ СООБЩЕСТВАХ	230
ГЛАВА	4.	РЕЛИГИОЗНАЯ	ИДЕНТИЧНОСТЬ
ПОСЛЕДОВАТЕЛЕЙ ТРАДИЦИОННЫХ И НОВЫХ РЕЛИГИЙ В СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ	242
4.1.	ТРАДИЦИОННЫЕ И НЕТРАДИЦИОННЫЕ, НОВЫЕ РЕЛИГИИ: ПРОБЛЕМЫ
ТИПОЛОГИИ	242
4.2.	ЦЕННОСТИ И ПОТРЕБНОСТИ В ФОРМИРОВАНИИ РЕЛИГИОЗНОЙ
ИДЕНТИЧНОСТИ	263
4.3.	РОЛЬ РЕЛИГИОЗНОГО ЭКСКЛЮЗИВИЗМА В ПРОЦЕССАХ РЕЛИГИОЗНОЙ
ИДЕНТИФИКАЦИИ	283
4.4.	ВЛИЯНИЕ ПРОЦЕССОВ РЕЛИГИОЗНОГО ОБРАЩЕНИЯ И ФОРМИРОВАНИЯ ПРЕЕМСТВЕННОСТИ НА РЕЛИГИОЗНУЮ ИДЕНТИФИКАЦИЮ ПОСЛЕДОВАТЕЛЕЙ 287
4.5.	РЕЛИГИОЗНЫЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ В СТРУКТУРЕ РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ В КОНТЕКСТЕ ТРАДИЦИОННОЙ И НОВОЙ РЕЛИГИОЗНОСТИ 304
4.6.	РЕЛИГИОЗНЫЕ ПРАКТИКИ: ВИДЫ И ИХ ВЛИЯНИЕ НА ФОРМИРОВАНИЕ
РЕЛИГИОЗНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ СОВРЕМЕННЫХ РОССИЯН	320
4.7.	ВЛИЯНИЕ РЕЛИГИОЗНЫХ ИНСТИТУТОВ И ИХ ФУНКЦИОНАЛЬНЫХ
ПРАКТИК НА РЕЛИГИОЗНУЮ ИДЕНТИФИКАЦИЮ	338
ЗАКЛЮЧЕНИЕ	360
БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК	366
3



ЗАКЛЮЧЕНИЕ
К основным итогам диссертационного исследования можно отнести следующие выводы.
1.	Предложенная теоретическая модель типологии религиозной идентичности современных россиян, имеющая многомерный характер и основанная на сопряжении различных социальных факторов, позволяет решать широкий круг исследовательских задач, может служить средством верификации выдвигаемых гипотез о содержании изменений в структуре идентичности. Учитывая, что типологизируемые объекты эволюционируют, подвержены трансформациям, данная типологическая модель имеет динамический характер и заключает в себе возможность введения новых типов и подтипов, а также возможность сочетания с другими классификациями изучаемых феноменов.
Определение и систематизация признаков, характерных для того или иного типа религиозной идентичности, основаны на установлении социокультурных условий консолидации индивидов в религиозные сообщества и выявлении устойчивых взаимосвязей между различными социальными факторами. Использование предложенной типологии как исследовательской модели позволяет оценить мотивационную составляющую религиозной самоидентификации, рассмотреть процессы отождествления и различения в ходе интернализации тех или иных норм и ценностей, понять, почему индивиды идентифицируют социальную структуру как «свою» или «чужую». Использование типологии позволяет также установить корреляцию между декларируемой самоидентификацией и характером религиозности на уровне убеждений и социальных практик, способствует выявлению влияния религии на формирование ценностных ориентаций, оценок, мотивацию поведенческих актов.
2.	Массовый характер «религиозного возрождения» в постсоветской России сущностно связан с кризисными явления в сфере гражданской и этнокультурной идентичности, вызванными социально-политическими
360
 
трансформациями 1980-1990-х годов и изменениями государственной политики в отношении религий. Для многих россиян традиционная религиозность	стала	возможностью выдержать	«психосоциальный
мораторий» в условиях распада прежней идеологии и системы ценностей. Обращение к историческим традиционным религиям позволяло сохранить привычную идентификационную модель - осознавать себя представителем великой страны и культуры, ощущать свою сопричастность к ее ценностям и традициям, и	тем	самым решать проблему экзистенциального
смыслополагания, преодоления кризиса идентичности.
3.	Возрождение религии представлено количественными показателями: уровнем религиозной самоидентификации, в процессе которой россияне в массовом порядке причисляют себя к последователям традиционных религий, и масштабным возрождением религиозных институтов. При этом основные показатели религиозности - посещение богослужений, исполнение обрядов, участие в жизни общины, влияние религии на мотивацию поступков и выбор жизненных практик - не претерпели кардинального роста. В ходе исследований также было установлено «несоответствие» между идентификацией, связанной с вероисповедной принадлежностью, и мировоззренческой идентификацией в религиозной идентичности современных россиян. Уровень декларируемой религиозности очень высок. С точки зрения собственной идентификации большинство россиян предпочитают причислять себя к последователям традиционных религий. Однако массовая религиозная самоидентификация россиян в качестве последователей традиционных религий носит формальный характер и не находит подтверждения на уровне религиозных практик. Исполнение религиозных практик на уровне массовой религиозности имеет фрагментированный, несистемный характер и ограничивается массовым исполнением обрядов жизненного цикла, участием в праздничных ритуалах и богослужениях, поклонении святыням. Влияние религии на россиян ограничивается узким кругом вопросов, религия скудно пронизывает их
361
 
повседневную жизнь, в которой они руководствуются нерелигиозными жизненными ориентирами, светскими моделями поведения. Таким образом, российское общество ведет, очевидно, секулярную жизнь, и для россиян, в массовом порядке причисляющих себя к последователям традиционных конфессий, религия является частью культурной традицией.
4.	Возрождение практикующей религиозности затронуло две категории граждан, которых мы относим к одному типу религиозной идентичности. Прежде всего, это узкие круги глубоко верующих людей, придерживающих религиозных убеждений, сохранивших в советское время преемственность в вере. Их религиозные практики стали более регулярными и разнообразными. Они чаще бывают в храмах (церкви, мечети и др.), исполняют молитвенные правила, постятся, читают религиозную литературу, совершают паломничества, участвуют в мероприятиях конфессии. Вторая категория россиян относится в полном смысле к возрожденной религиозности, преемственность которой была прервана в советский период. Для них возрождение религии не ограничилось формальным декларированием конфессиональной принадлежности и конструированием новой гражданской идентичности, но было принято как система убеждений и жизненных ориентаций. Характер и содержание исполняемых ими религиозных практик аналогичны религиозным практикам предыдущей категории «глубоко верующих» с той лишь разницей, что они более открыты разнообразным религиозным новациям. Именно эти две немногочисленные категории россиян, в число которых входят как последователи традиционных, так и новых, нетрадиционных религий, в совокупности дают 6-10% практикующих верующих. Данный вывод подтверждает положение о том, что действительно верующих людей становится меньше, но их религиозность становится более глубокой и укорененной. Данные категории верующих мы отнесли к «религиозно-центрированному» типу религиозной идентичности, для которого характерно формирование религиозной идентичности за счет элементов собственного религиозного опыта. Религиозность реализуется на
362
 
уровне убеждений, воспроизводится в религиозных практиках, имеющих систематический характер. Религия в структуре личностной идентичности занимает центральное место и оказывает мотивирующее влияние на внецерковную деятельность.
5.	Выражая высокий уровень доверия религиозным институтам традиционных религий, характеризуя их в положительных модусах, россияне придают большое значение идеологическому, политическому и социокультурному статусу религии. Они в массовом порядке приняли ее как важный элемент своей гражданской, этнокультурной идентичности. Однако это не сопровождалось столь же кардинальными изменениями в сфере индивидуальной религиозной идентичности, затрагивающей уровень убеждений и религиозной практики. Данный вывод нашел подтверждение при типологическом анализе религиозной идентичности современных россиян. На основании сравнения результатов многолетних исследований религиозности россиян можно сделать вывод, что в постсоветской России православие в национальной идентичности выступило на первый план. В результате произошла деформация понятий «православный» и «верующий», когда конфессиональная самоидентификация стала формой этнокультурной идентификации, не предполагающей обязательной религиозности. Процесс возрождения религий в 1990-е годы оказался ориентирован на культурную и социальную значимость религии как фактора формирования новой гражданско-культурной идентичности. Однако данный вывод справедлив в отношении традиционных религий, имеющих в России историческую и культурную укорененность. Именно историко-культурный и идеологический статус этих религий стал привлекателен для многих россиян, причисляющих себя к их последователям. Уровень убеждений при этом оказался слабо затронутым, религиозные практики имеют несистемный характер, религиозное мировоззрение синкретично и объединяет в себе элементы из различных религиозных систем и областей знания.
363

8

4

